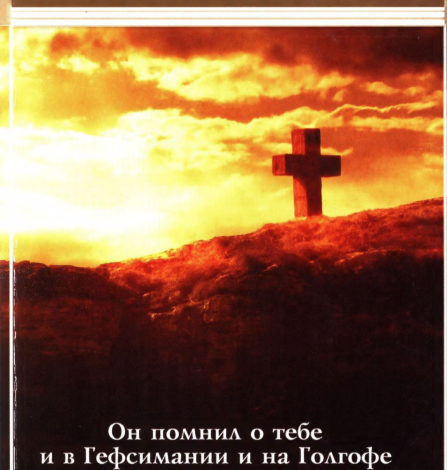


# последние дни ИИСУСА





### марк финли

# ПОСЛЕДНИЕ ДНИ ИИСУСА

УДК 283/289 ББК 86.376 Ф60

### Финли М.

Ф60 Последние дни Иисуса : Пер. с англ. — Заокский: Источник жизни, 2008. — 128 с.

ISBN 978-5-86847-640-2

УДК 283/289 ББК 86.376

# Оглавление

| Предисловие |                                       |
|-------------|---------------------------------------|
| Глава 1     | Лицо Христа                           |
| Глава 2     | Три человека встречают Иисуса 27      |
| Глава 3     | Пилат: слабохарактерный политик 42    |
| Глава 4     | Гефсимания: решающий момент в саду 67 |
| Глава 5     | Любовь, омытая страданием 88          |
| Глава 6     | Ночь, когда Иисус молился за вас 108  |



# ПРЕДИСЛОВИЕ

Мои слушатели сидели, затаив дыхание, когда я наглядно изображал страдания Христа на кресте. Ни один шорох не нарушал эту благоговейную тишину. А когда я сделал призыв отдать свои сердца Христу, одни молча сидели, обхватив голову руками, другие преклоняли колени. Кто-то размышлял, кто-то плакал. Сердца открывались для Спасителя! Исповедовались грехи, у людей появлялось непреодолимое желание изменить прежние привычки и отношения! Исполненные любви и благодарные нашему любящему Господу, слушатели посвящали Ему свою жизнь, обретая Его дар вечной жизни. Они становились новыми людьми. Они становились гражданами Небесного Царства. Обетование Иисуса «и дам вам сердце новое» (Иез. 36:26) становилось для них реальностью.

Проводя евангельские кампании в течение последних двадцати лет, я видел, как преображалась жизнь тысяч людей, когда они встречались со

Христом, понесшим крест. У креста они находили прощение. У креста они начинали испытывать гораздо более глубокую любовь, чем когда-либо раньше. У креста они обретали чувство безопасности. У креста открывались их сердца для получения свежего источника духовной силы. Менялись отношения, рушились оковы привычек, вырабатывавшихся годами. Буквально исполнялись слова Иисуса: «И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе» (Ин. 12:32).

Силу креста, изменяющую жизнь, можете испытать и вы. У креста вы тоже можете получить Его благодать! Его милость и прощение могут быть вашими. Его любовь непременно покорит ваши сердца. Окровавленные гвозди, терновый венок с острыми шипами, грубо распиленное дерево не могут спасти. Но это может сделать любовь. Любовь — это самая могущественная сила во Вселенной. Любовь Христа, явленная на кресте, сокрушает даже давно окаменевшие сердца. Она вновь пробуждает в человеке стремление к духовному. Как глоток свежего воздуха, она приносит душе новый импульс жизни. Как прием очищающей ванны, голгофская любовь освежает и вливает новые силы в человеческую душу.

Быть может, вы стали христианином недавно. Тогда эта книга для вас! Она даст вам возможность глубже и по достоинству оценить Божью любовь. Если же вы являетесь посвященным христианином в течение долгих лет, эта книга может наделить ваш христианский опыт новой силой и духовной глубиной. Я молюсь о том, что-

бы, читая эти страницы, вы оживили в памяти события Голгофы, чтобы чтение этой книги привело бы вас к более глубокому осознанию значения и величия Голгофы.



# глава 1 ЛИЦО ХРИСТА

В июне в южной и центральной Индии стоит невероятная жара. Когда я сошел с трапа самолета в Пуне, мне показалось, что я попал в сауну. В тени температура достигала 46 °С. Дул легкий ветерок, и почти сразу же — буквально через несколько секунд — с меня градом полился пот. Рубашка прилипала к телу, и я вынужден был все время ее подергивать, чтобы через нее хоть как-то мог проникнуть слабый ветерок.

Меня встретил Джон Уилмонт, мой друг и коллега по служению. По пути мы проезжали одну индийскую деревню. Подъезжая к деревне, Джон сказал мне: «Марк, я проводил здесь серию евангельских собраний и хотел бы, чтобы ты познакомился с женщиной, которая приходила на мои собрания. Эта женщина удивит тебя. Она была индуской и стала христианкой. Теперь в ее жизни необычайно ярко сияет свет Христов».

По пыльной дороге мы подъехали к небольшой хижине. Хижина, внутри которой не было никакой мебели, кроме циновки, была приблизительно 1,8 м шириной и 2,5 длиной. Она была покрыта соломой, а стены ее были сделаны из речного ила.

Когда мы вышли из автомобиля, из хижины вышла старая женщина с глубокими морщинами на лице и длинными ниспадающими волосами. Руки ее дрожали. Но мое внимание привлекли ее сияющие добротой глаза — черные, блестящие глаза. Мы, конечно же, не могли говорить на одном языке, но я знал, что она была моей сестрой во Христе.

Жестами она пригласила нас войти, поэтому, низко согнувшись, я буквально на руках и коленях вполз в ее небольшую хижину. Пробивавшийся снаружи свет слабо освещал помещение. Немного привыкнув к темноте, я сумел разглядеть циновку на полу, а затем мой взгляд упал на стену — при тусклом свете я увидел висящий там портрет Иисуса. Хижина этой женщины была совершенно простой и вместе с тем она была просто совершенной — циновка на полу и портрет Иисуса на стене!

Пока мы сидели в хижине и общались, женщина, что-то рассказывая, постоянно с улыбкой показывала жестом на портрет на стене, и ее лицо отражало не только мерцающий в комнате свет, но и сияние доброты Самого Иисуса. Лицо Христа и красота Его славы, отраженные на ее лице, подтверждали тот факт, что мы являемся братом и сестрой во Христе.

«Потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить *нас* познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2 Кор. 4:6).

Если вы хотите узнать, каков Бог, посмотрите в лицо Иисуса Христа. На лице Иисуса сияет свет славы Божьей, великолепие Божьего могущества.

Как в действительности выглядело лицо Иисуса, нам неизвестно. Портреты Иисуса, которые мы обыкновенно видим сегодня, являются всего лишь продуктом воображения художника. Правда, в катакомбах, существующих много столетий, найдены несколько изображений Христа, но ни в древней литературе, ни в древнем искусстве не отражено ясно, как выглядел Христос. У нас нет фотографии Христа. Фактически мы не знаем, какими были черты Его лица, какими были длина и цвет Его волос, цвет Его глаз. Сегодня мы можем лишь строить догадки.

Возможно, это объясняется тем, что наш Господь хотел направить внимание Своих последователей на другие аспекты Своего лица. Вероятно, существует нечто более важное, чем физические черты лица Христа. Что же в действительности Библия повествует нам о лице Христа? Какие духовные уроки мы можем получить, глядя Ему в лицо?

Давайте рассмотрим пять аспектов — пять особенностей лица Христа:

- Сияющее лицо.
- Решительное лицо.
- Запачканное лицо.

- Страдающее лицо.
- Улыбающееся лицо.

Что мы видим, когда смотрим в лицо Христа? Что выражает Его лицо? Какие портреты Христа нам дает Библия?

Во-первых, Слово Божье представляет сияющее лицо Иисуса — лицо, отражающее лучезарную славу Божью. Иисус намеренно уединяется для молитвы. Он уходит от суматохи переполненных городских улиц Иерусалима, от толпы, от прессинга забот повседневной жизни, от суеты, от неистового жизненного темпа.

«По прошествии дней шести, взял Иисус Петра, Иакова и Иоанна, брата его, и возвел их на гору высокую одних, и преобразился пред ними: и просияло лицо Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет. И вот, явились им Моисей и Илия, с Ним беседующие» (Мф. 17:1—3).

На горе, в этом совершенно мирном уединении, вдали от толчеи и суеты толпы лицо Иисуса, общавшегося со Своим Отцом, сияло, как солнце. Впереди Иисуса ожидало предательство, несправедливый суд, издевательства, насмешки, терновый венец — и, наконец, крест. Ему предстояло перенести агонию, страдание, одиночество и смерть. Но вдали от суетной, шумной толпы, вдали от напряженных будней служения, в личном молитвенном общении с Отцом Его лицо сияло, как солнце.

Его сияющее лицо приглашает нас отвлечься от суеты повседневных дел. Его сияющее лицо приглашает нас отвлечься от прессинга жизнен-

ных проблем. Его сияющее лицо приглашает нас отвлечься от безостановочной гонки жизни и спешки. Его сияющее лицо призывает нас к спокойствию, размышлению и молитве.

Моисей и Илия пришли главным образом в ответ на молитву Иисуса. Некоторые, читающие этот отрывок, могут спросить: «Не инкарнация ли это Моисея и Илии?» Они читают этот отрывок и удивляются происходившему. Согласно Библии, Моисей умер, не войдя в обетованную землю. Его чаяния и надежды не осуществились. Он на протяжении сорока лет был вождем народа израильского, однако его собственным надеждам не суждено было сбыться. Ему было позволено увидеть обетованную землю, но он никогда не вошел в нее. Вместо этого он умер. Но Господь совершил чрезвычайно и несравненно большее того, о чем Моисей когда-либо просил или помышлял, потому что Христос сошел в наш мир и вступил в спор с сатаной о Моисеевом теле, как об этом повествует Послание Иуды. И, согласно Книге Второзаконие, тело Моисея искали, но так и не смогли найти. Наш Господь воскресил Моисея из мертвых и взял его на небеса.

Поэтому Моисей, который умер и сошел в могилу, а затем восстал из нее, пришел к Иисусу в преддверии Его страданий и смерти, чтобы ободрить Его и уверить в том, что, хотя Христос сойдет в могилу, Он тоже выйдет из нее.

Ободрить Иисуса пришел также Илия, никогда не вкусивший смерти, — человек, который вознесся на небеса в огненной колеснице. Имен-

но в таком ободрении нуждался Иисус! И потому Моисей и Илия были посланы в ответ на молитву. Как мне хотелось бы знать, что Моисей и Илия сказали Иисусу!

Фактически Библия кое-что сообщает об этом разговоре. Что Моисей и Илия сказали Иисусу? Как они ободрили Его? Какую надежду они вселили в Его сердце там, на горе, вдали от толпы, в спокойном месте, где возносилась молитва? Лицо Иисуса сияло, как солнце, оно отражало лучезарную Божью славу. Совсем скоро Иисуса ожидали предательство, страдания, несправедливое судилище, агония и смерть. Но когда Иисус молился. Бог послал в ответ на Его молитву Моисея и Илию. Это не была реинкарнация. Это был буквальный Моисей, воскресший из мертвых и сошедший с небес в ответ на молитву Иисуса. Это был тот же самый Илия, который восшел на небеса, не увидев смерти. О чем они разговаривают с Иисусом?

«И вот, два мужа беседовали с Ним, которые были Моисей и Илия; явившись во славе, они говорили об исходе Его [т. е. Его смерти или Его отшествии], который Ему надлежало совершить в Иерусалиме» (Лк. 9:30, 31).

Они сошли и беседовали о Его отшествии. Новый Завет был написан на греческом языке, а по-гречески «отшествие» или «кончина» обозначается словом «эксодус» (исход). Исход есть путешествие в неизвестное. Иисус собирался совершить исход — исход через судилище Пилата, исход вверх, на гору Голгофу, исход, ведущий

ко кресту, исход, который вследствие грехов всего рода человеческого приведет к сокрытию лица Отца, исход из жизни во тьму.

Иисус был готов отправиться в царство смерти, не имея внутренней уверенности в присутствии Своего Отца. Не будет ли Он разлучен с Отцом навеки? Не закончатся ли для Него навсегда то общение и любовь, которыми Он наслаждался от вечности. Иисус собирался совершить исход, и Моисей, который уже пережил такой исход, пришел поддержать Его и укрепить надеждой. «Иисус, — должно быть, говорил он, — если Ты умрешь, сойдешь в могилу и выйдешь из нее вновь, то тысячи, когда Ты придешь вновь, будут воскрешены».

А Илия, должно быть, сказал: «Господь, если Ты взойдешь на крест и мужественно пройдешь весь этот скорбный путь, то тысячи никогда не умрут, потому что, когда Ты придешь вновь, они будут изменены во мгновение ока и будут взяты на небеса».

Иисус получил ободрение для исхода — ожидавшего Его скорбного пути в неизведанное. Вдали от повседневной толчеи и суеты, вдали от шума толпы Иисус, находясь в спокойном молитвенном уединении, обретал силу для Своего исхода, и лицо Его воссияло, как солнце.

Каждый из нас совершает свой собственный исход, потому что сама жизнь является постоянным странствием в неизведанное. В любой момент один телефонный звонок может изменить нашу жизнь. Один телефонный звонок от отца

или матери, которые сообщают нам, что им срочно требуется операция. Один телефонный звонок от сына или дочери... Один телефонный звонок от школьной учительницы или преподавателя.

Всю вашу жизнь может изменить одно посещение доктора. Или один извилистый поворот на обледеневшей дороге в темную ночь. Мы не знаем, что ожидает нас завтра. Мы не знаем, какие испытания и искушения ожидают нас впереди. Сатана готовит свои искушения и расставляет свои ловушки, чтобы ввергнуть нас в скорбь. Он изучает генетические предрасположенности каждого человека. Он знает ситуации, когда проявлял слабости ваш отец, ваша мать, ваш дедушка, и, прослеживая вашу жизнь, он знает ситуации, когда вы в течение многих лет вынашиваете определенные мысли и какие часто повторяемые привычки уже стали частью вашей жизни. Все это входит в сатанинскую стратегию, и он планирует для вас искушения и коварные, адские обольщения, чтобы ввести вас в грех. Он замышляет ввергнуть вас в рабство. Что ожидает вас и меня впереди, неизвестно.

Но прежде чем отправиться в неизведанный путь, который должен был непременно закончиться Голгофой, Иисус в тишине и уединении получил силу от Бога. Он получил силу для предстоящего путешествия на крест. Чтобы достойно встретить испытание, нужно приготовиться к нему до того, как оно наступит. Чтобы достойно

встретить искушение, нужно быть готовым к нему до того, как оно придет.

Среди чрезвычайно напряженной жизни в наше время, среди повседневной спешки сияющее лицо Иисуса призывает нас к молитве. Его сияющее лицо призывает нас к посвящению. Когда подъемы кажутся спусками, а спуски — подъемами, сияющее лицо Иисуса призывает нас найти время, чтобы побыть с Богом наедине. Когда у нас голова идет кругом, когда жизнь затягивает в водоворот и нам предстоит сделать миллион дел, сияющее лицо Иисуса зовет нас к посвящению. Когда Иисус сошел с горы, Он был наполнен присутствием Божьим.

«Когда же приближались дни взятия Его *от мира*, Он восхотел идти в Иерусалим» (Лк. 9:51). Он знал, что ждет Его в Иерусалиме, но тем не менее исполненный решимости шел навстречу грядущим событиям.

Решительное лицо. Мне нравится это слово — решительный. Здесь нет никакой неуверенности, никакой мягкотелости и бесхарактерности. «Он решительно восхотел». Его разденут до пояса. Ему свяжут руки над головой. Вооруженные римские солдаты кожаными плетками, в которые вделывались металлические или костяные наконечники, исполосуют Ему спину, оставляя глубокие кровоточащие раны. Если бичевание продолжалось долгое время, римский кнут иногда мог даже оборачиваться вокруг своей жертвы, вырывая внутренние органы из живота.

Его ожидало бичевание; Его ожидал терновый венец; Его ожидали муки распятия; Его ожидало кровавое, тяжкое испытание креста. И все же Христос не отступил. Он твердо и решительно устремил Свой взгляд на крест. Проявлять стойкость — держаться изо всех сил, когда времена становятся тяжкими, — это качество библейских героев.

Отвергнутый своим обществом, Ной неутомимо строил ковчег в течение 120 лет. Иосиф, проданный своими братьями, столкнувшийся с чарующим соблазном, несправедливо осужденный Потифаром, а затем брошенный в темницу, стойко держался и не сдался. Надежды Даниила, попавшего в плен, разбились вдребезги, все его мечты рассеялись подобно тени, подобно песку, просыпающемуся между пальцев, однако он «решил в сердце своем» служить Богу.

Время от времени мне приходится слышать что-то вроде: «Ты знаешь, что со мной случилось? Это так ужасно! Тот-то сказал обо мне то-то, и я не собираюсь больше ходить в церковь. Эти люди отозвались обо мне так плохо. Меня обвинили несправедливо».

Посмотрите на Иосифа, осужденного несправедливо. Стойкость означает, что вы держитесь изо всех сил. Глядя в лицо Христа, я приобретаю мужество. Глядя в лицо Христа, я вижу несгибаемость. Глядя в лицо Христа, я держусь изо всех сил.

Конечно, у Церкви могут быть свои проблемы— свои трудности. В настоящее время есть много людей, оставивших Церковь, людей, кото-

рые оставили христианство из-за того, что другие христиане плохо обошлись с ними. Люди оставляют христианство, потому что их жизнь течет не так, как им хотелось бы, и они говорят: «Господи, где был Ты, когда болел мой ребенок? Господи, если Ты так благ, почему мой брак оказался таким несчастным?»

Действительно, ныне есть много оставивших Церковь, но, глядя в лицо Иисуса, мы видим, что Он стойко переносил испытания, так и мы можем стойко переносить постигающие нас трудности. Он с непоколебимым мужеством переносил предательство, так и мы можем мужественно переносить предательство. Он бесстрашно терпел насмешки, так и мы можем терпеть насмешки. Он отважно переносил физические страдания, так и мы можем переносить физические страдания. Он стойко терпел издевательства, так и мы можем терпеть издевательства. Глядя в решительное лицо Иисуса, мы обретаем мужество.

Когда я говорю о мужестве и решимости, я всегда вспоминаю Кэрол — очень спортивную, энергичную девушку, таких не так часто и встретишь. В свои восемнадцать лет, полная жизни, она любила плавание, софтбол и мотоциклы. Сегодня для восемнадцатилетней девушки гонять на мотоцикле — занятие не совсем обычное, но Кэрол была полна жизни.

Однажды случилась беда. Резко завернув за угол, она упала с мотоцикла. Колеса рванули из-под нее, и она сильно повредила себе ногу. Единственное, что предложили врачи, — ампу-

тация ноги. Ногу отняли выше колена. Во время случившегося отец Кэрол был в отъезде, участвуя в деловых встречах. Вернувшись домой, доктор Шаллер нашел свою дочь Кэрол в больнице. Он не знал, что нога была ампутирована, и потому боялся самого худшего. Стоя рядом с кроватью Кэрол, он взял ее руку в свою, посмотрел ей в глаза и начал шупать поверх простыни. Внезапно он понял — ноги нет.

Он спросил:

- Кэрол, ноги нет, что ли?
- Папа, ответила она, ты всегда говорил мне: «Если на пути гора, перелезь через нее; если на пути гора, обойди ее; если на пути гора, копай в ней туннель. Если ты не можешь перелезть гору, обойти ее и выкопать в ней туннель, то все время копай гору, и ты найдешь в ней золото». Папа, ты всегда говорил мне это, и я собираюсь изо всех сил, решительно держаться Иисуса.

Кэрол провела в больнице семь недель. Ей сконструировали искусственную ногу, и она начала учиться ходить на ней.

- Папа, сказала она, я хочу играть в софтбол.
- Кэрол, у тебя же искусственная нога, напомнил ей отец. Ты не можешь играть в софтбол.
- Папа, у меня еще есть костюм для игры в софтбол, ответила она, не обращая внимания на его возражение. Я одену его и смогу участвовать в команде девушек.

Доктор Шаллер привез ее на поле для игры в софтбол. Ему было невыносимо тяжело смотреть на свою дочь. Она ужасно хромала. Прямо перед

тем, как она выбралась из автомобиля, он посмотрел на нее и сказал:

— Кэрол, как ты собираешься играть в софтбол с искусственной ногой? Смотри, ты не можешь даже бегать.

Она улыбнулась и сказала:

— Папа, я рассуждаю, как все. Если каждый раз направляться туда, куда должен полететь мяч, нет нужды бегать быстро.

Какая непоколебимость!

Когда одолевают житейские невзгоды, когда мучит душевная боль, то, взирая на лицо Господа, взирая на лицо живого Христа, взирая на лицо Того, Кто перенес насмешки, издевательства, физическую боль и оскорбления, мы развиваем качество христианской жизни, называемое стойкость.

Сияющее лицо Иисуса приглашает меня к молитве. Оно призывает меня отвлечься от суеты жизни. Решительное лицо призывает меня ободриться. Оно зовет меня держаться изо всех сил при неблагоприятных обстоятельствах.

Сияющее лицо... решительное лицо... а теперь испачканное лицо.

Пойдемте со мной в сад, называемый Гефсимания, и посмотрим на испачканное лицо Иисуса. Судьба мира висит на волоске. В одиночестве Иисус вновь молится в Гефсимании. «И, отойдя немного, пал на лицо Свое, молился» (Мф. 26:39). Он пал на лицо Свое. Это лицо, попавшее в грязь.

«Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем, не как Я хочу, но как Ты».

Испачканное лицо — измазанное землей лицо. Естественные наклонности Иисуса влекли Его в одну сторону, но долг звал Его в другую. Была ли у Иисуса собственная воля? Что сказано в тексте: «Не как Я хочу, но как Ты». Следовательно, Он имел Свою Собственную волю.

Испытывал ли Иисус естественное желание идти на крест? Хотел ли Он, чтобы Его предали? Хотел ли Он подвергнуться насмешкам и распятию? Испытывал ли Он в действительности одиночество и душевную муку, или Он был невосприимчив ко всему этому? Действительно ли Иисус чувствовал физическое страдание? Действительно ли Гвозди ранили Его? Действительно ли Он испытал агонию?

Если бы вы спросили Иисуса: «Избираешь ли Ты крест по Твоей собственной человеческой воле? Желаешь ли Ты его?», как вы думаете, что бы Он вам ответил? Разумеется, Он бы сказал: «Совсем нет. Лично Я не желаю креста. Моя человеческая природа ведет Меня не ко кресту, а от него».

Но Иисус подчинил Свою волю Отцу и сказал: «Не как Я хочу, но как Ты». Моя христианская жизнь — это ежедневное избрание Божьей воли вместо моей собственной воли. И когда я проявляю нетерпение, когда я желаю разразиться гневными упреками, я чувствую, что моя плотская природа — моя эгоистичная воля — проявляет власть. Тогда из глубины души, взирая на испачканное лицо Иисуса, я говорю: «Господи, я избираю Твою волю».

Христианство проявляется тогда, когда мой и Божий выбор безусловно и явно совпадают, а не тогда, когда мой выбор и Божий выбор идут вразрез. Позвольте мне привести пример.

Я никогда в своей жизни не курил. То, что я не курю, не является пробным камнем моей нынешней христианской жизни — отнюдь нет. Поскольку я не курил всю свою жизнь, то для меня это не является испытанием, хотя, несомненно, является испытанием для многих других. Поэтому здесь между моей волей и волей Божьей конфликта не существует.

Но предположим, что в некоторых других вопросах и решениях я считаю себя правым и упорно, эгоистично, самонадеянно оспариваю свою позицию. Встает вопрос: «Марк, желаешь ли ты подчинить свою волю живому Христу?» Испачканное лицо зовет меня от того, что я хочу делать, к тому, что Бог ожидает от меня.

Есть ли в вашей жизни нечто такое, что вы делаете, руководствуясь своим желанием, но что в глубине вашего сердца вы считаете неправильным — не тем, что должно быть? Испачканное лицо побуждает вас сказать вместе с Иисусом: «Не как Я хочу, но как Ты». В этом смысл христианства. Мы имеем нового Господина, и Господь, Который живет в нашем сердце, Который сидит на престоле нашей жизни, является Царем, и Его воля является основополагающей.

Сияющее лицо призывает меня к молитве. Решительное лицо призывает меня к мужеству. Испачканное, загрязненное землей лицо призывает меня

ежедневно в уединенном месте молитвы подчинять мою волю — мою слабую, трепещущую, немощную, эгоистичную волю. Смотря на Его испачканное землей лицо, я подчиняю свою волю Ему.

Атеперь обратим внимание на страдающее лицо Иисуса. Его раздели до пояса. Его привязали к единственному столбу, стоявшему на освещенном лунным светом дворе, а над головой Его на небе сверкали звезды. К Нему подошли вооруженные римские солдаты с плетьми и хлестали Его по спине. Они били Его по лицу. «И, закрыв Его, ударяли Его по лицу и спрашивали Его: прореки, кто ударил Тебя?» (Лк. 22:64).

Снова обратите внимание на издевательства, которые переносил Иисус. «Тогда плевали Ему в лицо и заушали Его; другие же ударяли Его по ланитам» (Мф. 26:67). Они плевали в лицо Сына Божьего — в лицо Того, Кому поклонялись сонмы ангелов, Чье имя они несли к далеким галактикам, в лицо Тому, Кому тысячелетия они пели: «Свят, свят, свят». Люди плевали в замечательное, прекрасное лицо Иисуса.

В Библии сказано: «Тогда плевали Ему в лицо и заушали Его». «Заушали Его» означает, что Его били в лицо. «Другие же ударяли Его по ланитам». Страдающее, избитое лицо — почерневшие глаза, кровоточащий нос, распухшие губы — лицо Сына Божьего, над Которым издевались.

Кого они бьют? Кто так страдает? Кто переносит такую муку? Кто это с почерневшими глазами и кровоточащим носом? Это Иисус, святой Сын Божий. Ничтожные люди, сотворенные живым Богом, подходят к Творцу и бьют Его в лицо. Изрыгая проклятия и ругань, они осмеивают Его.

В определенном смысле я тоже был там, вы были там, все человечество было там. Мы были там той ночью, в погруженном в сумерки дворе первосвященника, а затем в претории Пилата. Той ночью мы вышли вперед и своими руками били Его в лицо. Вы скажете: «Нет, меня там не было. Это сделали римские солдаты. Иудеи отдали Его на крест; по их наущению Его предали смерти. Меня там не было».

Но в некотором смысле в тот день все мы были там, на судилище Пилата. В каком-то смысле все мы были там, когда пригвождали Его руки. Потому что каждое отступление от правды и каждое злое дело причиняет скорбь Его сердцу.

Когда я знаю, как поступать правильно, но сознательно, добровольно поворачиваюсь к Нему спиной, я причиняю Ему боль. Когда я знаю, что есть правда, но проявляю непорядочность и сознательно, охотно лгу; когда я знаю, как следует поступать, но выхожу из себя и проявляю гнев; когда я знаю, что такое чистота и святость, но все же вынашиваю похотливые мысли в своем уме: когда я знаю Божью волю, но добровольно и сознательно восстаю против Него, я причиняю Ему скорбь. Я доставляю Ему сердечную боль и печаль. Я причиняю Ему страдания. Тот, Кто так сильно любит меня, Кто переносил страдания на кресте, чтобы избавить меня от нескончаемых страданий, продолжает страдать, когда я восстаю против Него.

В сумерках я подхожу ко кресту и вижу мужчин и женщин, бьющих Его в лицо. И, глядя в это окровавленное лицо, я говорю: «О, Господи, я слагаю свои орудия борьбы. Я отдаю Тебе всего себя и все, что я имею. Я больше не хочу доставлять Твоему сердцу печаль. Я хочу радовать Тебя».

Итак, сияющее лицо призывает меня к молитве. Решительное лицо призывает меня к мужеству. Испачканное лицо призывает меня к самоотдаче. А страдающее лицо призывает меня отказаться от всего, что разделяет меня с Ним.

Но есть еще улыбающееся лицо Иисуса. Библия начинается с описания совершенного мира и заканчивается описанием совершенного мира. В первых двух главах Библия повествует не о страданиях, болезнях и смерти, и в двух заключительных главах она говорит не о страдании, болезнях или смерти. Однажды наступит долгожданный миг, когда Бог сотворит новое небо и новую землю. Однажды река жизни вновь потечет от престола Божьего. Однажды дерево жизни вновь будет приносить свои плоды. «И ничего уже не будет проклятого; но престол Бога и Агнца будет в нем, и рабы Его будут служить Ему. И узрят лицо Его» (Откр. 22:3, 4).

Однажды Иисус придет вновь, но не как Младенец в Вифлеемских яслях, а как Царь, не в терновом венце, но в венце славы, не с руками, израненными гвоздями, но держа скипетр, не как слуга, но как Господь. В тот день Он придет вновь как Царь царей и Господь господствующих. В тот день болезням, греху и страданиям наступит конец. В тот день земля будет освещена славой Божьей и наполнится познанием славы Господа, как воды наполняют море. В тот день Его имя будет у всех на устах, перед Ним преклонится всякое колено, и каждый язык исповедует Его Господом. В тот день слава Божья вновь наполнит землю, и мы увидим Его лицо.

Благодаря этой надежде мы можем переносить временные превратности жизни. Благодаря этой надежде мы можем переносить душевную боль и страдания в мире, в котором мы живем. Однажды мы увидим Его лицо.

В гонке повседневной жизни я смотрю на сияющее лицо Иисуса, и Он призывает меня к молитве. Когда я почти готов сдаться, я смотрю на Его решительное лицо, и Он призывает меня к мужеству. Когда моя воля и мои желания вступают в конфликт с Его волей и Его желаниями, я смотрю на Его испачканное лицо, и Он призывает меня к самоотдаче. И когда открыто и добровольно я поворачиваюсь к Нему спиной, я смотрю на Его страдающее лицо и склоняюсь в покаянии. И, наконец, когда подъем кажется спуском и спуск - подъемом, когда дорога длинна, а путь тяжел, когда на моем пути встают препятствия, а моя жизнь сокрушена, я смотрю на улыбающееся лицо Иисуса Христа, и надежда на Его возвращение ободряет это странствование!



### ГЛАВА 2

# ТРИ ЧЕЛОВЕКА ВСТРЕЧАЮТ ИИСУСА

В самую мрачную пятницу во всей истории человечества три совершенно разных человека встречаются с Иисусом. Первый из них встречает Иисуса, когда Он, прилагая усилия, чтобы не упасть под тяжестью огромного креста, идет на гору, называемую Голгофа. Когда Иисус в изнеможении падает, римские воины перекладывают Его крест на мускулистые плечи этого человека.

Второй человек встречается с Иисусом, будучи распятым рядом с Ним. Но, прежде чем сделать свой последний вздох, он находит новую надежду и новую жизнь в заверении Спасителя о спасении.

Третий встречается с Иисусом, стоя у подножия креста и руководя исполнением приговора. Когда же сотник увидел агонию умирающего Христа и услышал Его слова прощения, его жестокое сердце сокрушилось и из уст его вырвался возглас: «Истинно, Человек Сей был Сын Божий!»

Эти три человека имели совершенно разное происхождение. Их жизненный опыт, их мировозрение совершенно отличались друг от друга. Однако их объединило одно: встреча с Иисусом никого из них не оставила прежним.

Кто они, эти люди?

**Симон**, трудолюбивый крестьянин из Северной **Африки**, — **человек**, **которого заставили**.

**Покаявшийся разбойник**, мятежник из Иудеи, — распятый человек (см. Лк. 32:39—43).

**Сотник**, закаленный в боях римский офицер, — грубый человек.

## СИМОН: ЧЕЛОВЕК, КОТОРОГО ЗАСТАВИЛИ

Священные Писания очень коротко сообщают нам о Симоне: «Выходя, они встретили одного Киринеянина, по имени Симона; сего заставили нести крест Его» (Мф. 27:32).

Кто был этот человек? В Священном Писании он назван «киринеянином». Очевидно, он жил в Северной Африке. Симон проделал долгий и тяжелый путь в Палестину. Ему довелось идти по пыльным дорогам Ливии, по песчаным тропам Нильской долины, пересекать скалистое побережье Средиземноморья и возвышенности Иудейской пустыни, пока он не добрался наконец до Иерусалима.

Сыновья Симона верили в Иисуса. Священное Писание называет их имена — Александр и Руф (см. Мк. 15:21). Согласно одному известному классику, написавшему о жизни Христа, «Симон слышал об Иисусе. Его сыновья верили в Спаси-

теля, но сам он не был Его учеником» (Е. Уайт. Желание веков, с. 742).

Снова обратите внимание на слова Мф. 27:32: «Они встретили одного Киринеянина, по имени Симона; сего заставили нести крест Его».

Заставлять — значит насильно принуждать кого-либо к службе. В оригинале это слово относится к военной терминологии, оно означает принудительный набор в армию или строгий приказ. Симон был призван — принужден к служению. В этом деле у него не было выбора. Его принудили — заставили.

Представьте себе картину. Симон, возвращаясь с поля, на одной из узких улиц Иерусалима встречает большую толпу. На распятие вели какого-то Человека. Толпа увлекает его за собой, как морская волна. Римские солдаты прокладывают путь Сыну Божьему сквозь множество глумящихся людей. Утомленный, измученный, ослабевший от потери крови после двух бичеваний, Иисус падает в изнеможении совсем рядом от Симона. Он больше не в состоянии идти.

Симон вспоминает слова своих собственных сыновей об этом Человеке, и когда он смотрит в невинные глаза Иисуса, его душа вдруг наполняется состраданием.

Смотреть на Иисуса — значит очень ясно видеть то тяжкое испытание, которому Его подвергли. Всю бессонную ночь Его таскали от одного правителя к другому: от Анны к Каиафе, затем к Пилату, и от Пилата к Ироду. Он ничего не ел и не пил. На Него плевали, Его бичевали и

короновали терновым венцом, из-под шипов которого стекали капли крови. Симон в ужасе отшатнулся от этой сцены. Выражение его лица недвусмысленно показывало его сострадание и сочувствие Этому человеку.

Но прежде чем Симон осознает случившееся, он слышит слова: «Эй, ты! Да, ты». Сильные руки хватают его. На его плечи кладут крест. «Пошел, — слышит он. — Тащи крест». Если бы Симон прошел на пять минут раньше, он не встретил бы толпы, или на пять минут позже, и эта процессия уже прошла бы. Но он появился именно в этот момент, и его заставили нести крест. Справедливо ли это? Конечно же нет. Но, как многие отмечают, жизнь часто кажется несправедливой.

Тем не менее Симон берет крест и с достоинством несет его. В этом кресте он найдет величайшее благословение жизни. Крест оказался средством его спасения, источником его примирения с Творцом.

«То, что Симон понес этот крест на Голгофу, явилось благословением для него, и впоследствии он был всегда благодарен Провидению. Это дало ему возможность избрать крест Христов добровольно и всегда с радостью нести это бремя» (Е. Уайт. Желание веков, с. 742).

Симона заставили нести даже не его собственный крест, его планы грубо нарушили и даже вынудили быть пособником в распятии — это не может быть справедливым. Для Симона происшедшее в тот день и в самом деле было несправедливым. И сегодня жизнь тоже бывает неспра-

ведливой и ко мне, и к вам. Постоянно возникают мучительные вопросы:

«Почему убили моего отца, когда я был ребенком?»

«Почему мой муж оставил меня?»

Почему я рос в семье, где постоянно были конфликты?»

«Почему я остался без работы?»

Жизнь несправедлива, но Бог справедлив! Симон нашел в несправедливости, превратности и неравноправии жизни величайшее благословение.

Для Симона Голгофа, эта печальная, имевшая форму черепа гора, больше не была мрачной; теперь это была улыбка Божья для его души.

Ныне некоторые из нас, подобно Симону, вынуждены нести крест, не выбранный нами. Быстро меняющиеся обстоятельства навязывают нам невообразимые трудности. Перемена места работы, изменение профессии или другие внезапные события навязывают нам трудности, словно навязывают крест.

- Финансовые затруднения
- Болезнь
- Дети, сбившиеся с истинного пути
- Стресс, связанный в работой
- Проблемы брака
- Одиночество
- Потеря работы
- Неполная семья и связанные с этим трудности воспитания детей

Требования кажутся слишком нелегкими, ноша слишком тяжелой. Все же кто-то сказал:

«Каждое испытание — это призыв к молитве; каждое бремя — это мост к Спасителю; каждое затруднение — это приглашение склонить колени».

Какие кресты были возложены на наши плечи? Я вовсе не считаю, что крест — это только благо. Мы должны отчетливо понимать, что зло породило Голгофский крест. В нем отражены наши личные кресты. Сатана часто наваливает эти кресты на наши плечи в попытках сокрушить нас. И все же Бог берет ужас, горе, зло, пагубность креста и обращает их в средство спасения.

Возьмите ваш крест! Несите его с достоинством. Идите по жизни не с комплексом мученика, а как торжествующий победитель. Ибо в конце жизненные кресты, которые мы вынуждены были носить, обратятся для вас величайшим благословением. Если мы радостно принимаем обстоятельства, которые не в силах изменить, то приобщаемся к величайшим радостям жизни.

Однажды биолог наблюдал, как муравей нес соломинку. Поскольку соломинка была больше муравья и во много раз тяжелее его, этот маленький муравей еле справлялся с ношей. Он боролся, пока не добрался до большой трещины в земле. Там он бросил свою соломинку, и его ноша стала для него мостом.

- Пусть Христос преобразит вас изнутри.
- Пусть ваши БРЕМЕНА станут МОСТАМИ.
- Пусть ваши ИСПЫТАНИЯ станут ПОБЕДАМИ.
- Пусть ваши ШРАМЫ станут ЗВЕЗДАМИ.
- Пусть ваши КРЕСТЫ станут ГОЛГОФОЙ, где вы встречаетесь с Богом.

Три человека встретились с Иисусом. Симон, человек, которого заставили, встретил Его под сокрушающей ношей тяжелого бремени. Возможно, что и вы встретите Его там.

# ПОКАЯВШИЙСЯ РАЗБОЙНИК

Вторым человеком, который встретил Иисуса в тот день, был умирающий на кресте разбойник. Каким было его прошлое? Возможно, он был сообщником Вараввы. Варавва заявлял о себе, что именно он был Мессией. Он притязал на власть самому управлять делами и устанавливать новый политический порядок. Он зашел так далеко, что заявлял: все, что он мог захватить воровством и разбоем, принадлежало ему.

Молодой человек, умиравший на кресте, принял этого лжемессию. Он принял иллюзию, ухватился за плод фантазии. В жизни много таких иллюзий — много ложных мессий, неспособных дать глубокое, внутреннее удовлетворение. Деньги, удовольствия, ученые степени, власть, положение, престиж — все это не достигает цели, когда речь идет об удовлетворении нужды души.

Разбойник был иудеем, которого религия не удовлетворяла, который искал свободу, но остался с пустыми руками. Он был искателем, но искал ответы не там, где нужно. Возможно, он не раз слышал проповедь Иисуса. Но его беспечное отношение к религии лишь ожесточило его. Он и его приятели стали еще более дерзкими.

Я представляю его себе как хорошего мальчика, ставшего плохим. Он видел, как Иисус исцелял больных. Он смотрел и удивлялся, когда Иисус умножал хлебы и рыбу.

Несомненно, разбойник рос в консервативной иудейской семье. Он посещал раввинскую школу. Он соблюдал субботу и тщательно следовал законам здоровья. Религия была для него внешней формой. И его циничное отношение к религии привело его на путь удовлетворения собственных эгоистичных интересов. Жизнь наполнилась весельем. Каждый день для него представлял собой еще одну возможность хорошо провести время.

Но простой заведенный порядок вещей не приносил никакого возбуждения. Закон бросал им вызов. И потому он с товарищами пренебрег его требованиями.

Вскоре длинная рука римского закона настигла его. Он был арестован, посажен в тюрьму, затем последовал суд и смертный приговор. Теперь приговор приводился в исполнение. Избавления ждать было неоткуда.

Раны от распятия причиняли страшную боль. Он теперь не мог распоряжаться своими руками и ногами, как хотел. В воздухе носился запах смерти. Он прекрасно понимал — это конец, он должен умереть!

Удушающее чувство вины охватило все его существо. Сознание того, что между ним и Богом все было не так, что жизнь прожита впустую, разрывало его сердце.

Какой порочной и пустой представлялась теперь его жизнь в сравнении с жизнью Того, Кто сейчас висел рядом с ним!

И в эти последние мгновения в душе этого разбойника затеплилась надежда, он воскликнул: «Помяни меня, Господи!» Эта мольба не осталась неотвеченной. Он получил немедленный ответ Иисуса. В эти мгновения душу разбойника, находившегося в жестоких страданиях, наполнил неземной мир. Его грехи были прощены. Конечно, он продолжал испытывать боль, но ему было дано уверение небес, и это согревало его душу.

Вскоре римские солдаты перебили ноги у разбойников для ускорения смерти и затем сняли их. За городом, как известно, находилась постоянно тлеющая мусорная свалка. Вот туда и вытащили снятых с крестов разбойников. Но для одного из них это был не конец. Он знал, что Иисус не обманул. Обетование Спасителя ободрило разбойника в час его смерти.

Умирающий разбойник нашел прощение; вы тоже можете его найти. Проблемой разбойника была вина. Вина — это чувство внутреннего осуждения, которое возникает по причине разобщения с Богом. Обвиняющие голоса разъедали

душу. Умирающий разбойник размышлял: «Есть ли для меня надежда?»

В марте 1992 года я проводил евангельские встречи в Кремлевском дворце съездов. После одной из встреч я сидел в моем небольшом офисе, когда дверь внезапно распахнулась. В комнату ворвался бандитского вида человек средних лет с неряшливой бородой и грубым лицом. Думая, что он пришел напасть на меня, я отступил назад. Мой переводчик встал между нами. Этот человек сразу же стал о чем-то эмоционально говорить и бурно жестикулировать.

Мой переводчик объяснил мне, что этот человек был одним из известных московских преступных авторитетов. Он имел двадцать восемь судимостей и провел в тюрьме большую часть жизни. Исполненный чувства вины и безнадежно смотря в будущее, он желал во что бы то ни стало найти внутренний мир. Я спокойно прочитал ему 1 Ин. 1:9: «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши» и рассказал ему о разбойнике на кресте, который нашел прощение.

Иисус — тот же Спаситель и сегодня. Он предлагает прощение. Он предлагает избавление. Он предлагает спасение. Примите его! Радуйтесь в нем! Славьте Бога за него!

Когда я рассказал о раскаявшемся разбойнике, по лицу этого человека потекли слезы, это были слезы раскаяния. Он здесь же преклонил колени и принял Божье прощение. Как и раскаявшийся разбойник, который в своей жизни постоянно

шел на компромисс и делал неправильный выбор, этот раскаявшийся вор нашел в Иисусе прощение и надежду.

В Библии написано только об одном предсмертном покаянии — это история о разбойнике, который обратился к Иисусу, вися на кресте.

Некто сказал: «Есть Один, Кто дает нам надежду, и только Один, Кто оберегает нас от злоупотребления Божьей милостью».

Милость еще доступна! Умирающий разбойник нашел в любящем сердце Божьем весть о верной дороге домой.

Три человека встретили Иисуса: один встречает Его, поднимаясь на холм. Другой встречает Его, вися рядом с Ним. Третий встречает Его, стоя у Его ног. Все встречаются с Ним, и все изменяются.

## РИМСКИЙ СОТНИК

То был век насилия в земле насилия среди людей, совершавших насилие, — и он был человеком, творившим насилие. Римский солдат был жестокосердым, грубым, суровым воином. Он был солдатом удачи и всегда находился в готовности отразить неожиданную засаду. Он грубо обращался с людьми и был очень даже неподходящей кандидатурой для принятия Евангелия. Сердце его, немало повидавшего крови и смерти в своей жизни и являвшегося профессиональным палачом преступников, было невосприимчивым к религиозным понятиям.

В пятницу утром он получил привычный для него приказ осуществить казнь (распятие).

Не в первый раз он совершал надзор за казнью, и, по-видимому, не в последний — хотя, быть может, и в последний?

«А ну-ка, женщины, расступитесь! — привычно командовал он. — Кому сказано, уступите дорогу! Назад!»

Писание называет его сотником — командиром ста человек. Но этот повидавший многое на своем веку человек был удивлен тому, что Иисус не оказывал никакого сопротивления. Страдания Христа только обнаружили Его царственную славу. Иисус покорился распятию, не дрогнув; Он лежал, не оказывая сопротивления. Когда крест был поднят и с силой опущен в яму, приготовленную для Него, ни одно проклятие не сорвалось с Его уст — а только молитва.

У всех у нас есть что-то общее с римским сотником. Защищаясь, мы думаем о том, чтобы оградить от вторжения наш маленький мир.

Когда сотник увидел любовь Иисуса к Его врагам, он воскликнул: «Истинно, Человек Сей был Сын Божий».

Что-то в Иисусе привлекло его внимание. Боль, которая выражалась в Его взгляде, уступала место спокойному доверию. Всякий раз, когда Иисус двигал головой на грубом кресте, деревянная перекладина сильнее вдавливала колючки в голову, но Он не произнес ни слова жалобы. Гвозди разрывали отверстия ран на Его руках и ногах и делали их все больше и больше, но Он не издал ни единого проклятия!

Римский сотник слышал, как Спаситель молился: «Отче, прости им». Наблюдая за разворачивавшейся перед ним драмой, что-то заставило сотника по-иному взглянуть на все. Его потянуло к этому человеку. В Иисусе он отчетливо увидел богоподобные черты. Сотник мог вспомнить судилище Пилата и как держался на нем Иисус. Иисус был велик в Своей слабости. Его крест был престолом, Его терновый венец — короной Царя Вселенной.

Сотник был изменен силой Божьей. Жестокого, грубого, бесчувственного римского офицера Иисус сделал другим человеком.

Грубый и бессердечный римский воин стал мягким и сострадательным человеком.

Он был изменен, преобразован, сотворен заново.

Вместо того чтобы защищать Себя, Иисус любил Своих врагов. И тогда сердца Его врагов смягчались. Любовь побеждала — любовь брала верх. Римский солдат привык сражаться. Он знал, как делать это хорошо. Он привык защищать себя. Однако, когда он услышал слова умирающего Господа — «Отче, прости им», его сердце было сокрушено.

Что вы думаете об этих трех, казалось бы, безнадежных людях?

Об эмигранте из Африки.

О разбойнике, осужденном на смерть, — в момент его казни.

Об офицере римской армии, чье огрубевшее сердце сделало его пригодным для роли надзирателя во время казни.

Для каждого из этих трех человек решающим фактором оказался крест:

- один нес крест,
- другой умер на кресте,
- третий пригвоздил Спасителя к кресту.

Ваше бремя слишком тяжело? Быть может, крест, который вы несете, кажется вам слишком тяжелым? Возьмите его, подобно Симону, и тогда вы получите величайшее благословение в жизни.

Если вы находите, что чем-то похожи на римского сотника, познакомьтесь с Богом, хорошенько присмотритесь к страдающему на кресте Христу. Это даст новую точку отсчета в жизни. Если вы похожи на разбойника, пусть прощение Иисуса удалит вину из вашей души. Если какое-то бремя сокрушает вашу жизнь, как в случае с Симоном, пусть ваш крест станет вашим мостом для встречи с Богом. Это Христос, открытый в Священном Писании, носит бремена, удаляет вину, сокрушает черствые сердца и изменяет жизнь людей. Это стоит испытать и нам!

Подобно сотнику, я распинаю моего Спасителя и подвергаю Его открытому позору. Но там же, у креста, я раскаиваюсь, посвящая Ему свою жизнь. Подобно разбойнику, я умираю с Иисусом. «Я сораспялся Христу» (см. Гал. 2:20). У креста я получаю прощение. Подобно Симону, я должен брать свой крест ежедневно. Я бодро несу бремена, которые Христос допускает в моей жизни, чтобы пройти свой путь.

Присоединитесь ли вы ко мне у креста? Будете ли вы взирать на умирающего Сына Божьего на

кресте, несмотря на гнетущие вас вину и страх? Встретитесь ли вы с Ним прямо сейчас у креста? Почему бы не открыть ваше сердце для Его любви сеголня?



#### ГЛАВА 3

# ПИЛАТ: СЛАБОХАРАКТЕРНЫЙ ПОЛИТИК

31 год по Р. Х. Раннее весеннее утро. Иерусалим — город, запруженный палатками паломников, спит. Не спит только группа священников, неуправляемая толпа и узник, которого толкают, заставляют быстро идти по улицам к резиденции прокуратора Пилата.

Где-то между пятью и шестью часами утра Пилата тревожат стуки в дверь. Шум гудящей толпы внезапно прерывает его глубокий сон. Он сердито встает. Пилат презирает и ненавидит всех иудеев. Его возмущает их шум в начале дня на улицах Иерусалима в самый разгар пасхального паломнического сезона. Но он не хочет только одного — неприятностей со стороны этих иудеев. На него возложена ответственность: блюсти мир и защищать римские интересы в этом достаточно сложном уголке империи. Тиберий уже

стал сомневаться в его способности руководить. Мятеж в данный момент мог бы стоить ему его положения.

Согласно традиции, Пилат был солдатом удачи. Находясь с юных лет в военных лагерях, он решил сделать себе карьеру в армии. Его храбрость и увлеченность военным делом привлекли к нему внимание цезаря. Когда Пилата спросили, какую награду он желает, тот попросил пост правителя Иудеи. Пилат хорошо знал, что, если он не справится на этом посту, его карьере придет конец. Но если он добъется успеха в поддержании мира и осуществлении целей Рима, его честолюбивым стремлениям вряд ли будет поставлена преграда.

Пилат был неистово предан Риму. Он желал продвигаться к высотам власти, положения и правления. Такое политическое продвижение было его главной целью. Ради быстрого осуществления своих надежд он часто действовал необдуманно.

В попытке выказать свою преданность Риму Пилат повел строем своих солдат по улицам Иерусалима с их развевающимися знаменами. Раньше, когда большинство римских наместников входило в Иерусалим, они благоразумно убирали портрет головы римского императора с верхушки древка знамен, которые несли, из уважения к иудеям. Иудеи верили, что эти изображения головы императора нарушали вторую заповедь, которая гласит: «Не делай себе кумира и никакого изображения».

Но Пилат презирал все иудейские традиции и вошел в Иерусалим со своими римскими гарнизонами, с развевающимися знаменами и намеренно выставленным изображением головы императора. Вся мощь и сила Рима с ее кавалерией, колесницами, мечами и копьями были введены в Иерусалим, предназначенные против иудеев. В течение шести дней иудеи чинили протест. Пилат угрожал им истреблением. Тогда иудеи улеглись на улицах, обнажив шею, игнорируя угрозу Пилата отрезать им головы. Для него это было огромное поражение. Толки об этом происшествии выдвинули предположение о его неспособности руководить.

В другом случае, когда некоторые галилейские иудеи поклонялись в иерусалимском храме, Пилат приказал римским солдатам войти в храм, зверски убить их и смешать их кровь с кровью жертв.

Это привело в ярость иудеев, и вновь на улицах вспыхнул бунт. Пилат, горячо преданный Риму, переживал критический период в своей карьере. Если что-то в этом ночном злоключении пойдет не так и иудеи поднимут мятеж, Пилат может лишиться своего положения. Если он не успокоит народное волнение, то может потерять свое положение правителя Иудеи. Его политическая карьера была под серьезной угрозой. Как правитель он мог рухнуть, как замок из песка, прежде чем в него ударят волны. Многое для Пилата было поставлено на карту — он подвергал риску свою честь и свой престиж.

### **ЛОЖНЫЕ ОБВИНЕНИЯ**

Пилата внезапно разбудили, когда Иерусалим был еще погружен в предрассветные сумерки. Он с мало скрываемым раздражением отправился на встречу с иудейскими руководителями. Они сразу же засыпали его ложными обвинениями против Христа. Вот здесь и начинается волнующая драма человека, который знал, как поступить правильно, но пожертвовал своей честностью, чтобы угодить толпе. По мере того, как разворачивается эта драма, мы сможем сравнивать колебания и нерешительность Пилата с непоколебимой верой и посвященностью Христа. Руководители народа выдвинули против Христа три обвинения: «И поднялось все множество их, и повели Его к Пилату, и начали обвинять Его, говоря: (1) мы нашли, что Он развращает народ наш и (2) запрещает давать подать кесарю, (3) называя Себя Христом Царем» (Лк. 23:1, 2).

Каждое обвинение против Христа было ложным. Во-первых, Христос был обвинен в том, что развращает народ. Его обвинители заявляли, что Он желает свергнуть правительство. Во-вторых, Он был обвинен в том, что запрещает платить подать кесарю. В-третьих, Его обвинили в том, что Он провозгласил Себя Царем, претендующим на земной трон.

Эти обвинения тем более удивительны, что они произнесены иудейскими правителями, которые в душе сами мечтали ниспровергнуть римлян, уклониться от уплаты подати кесарю и иметь своего

собственного царя. Иудеи ненавидели римлян. Они обвинили Христа в том, что было в их собственных сердцах. Как часто люди, даже того не подозревая, переносят на других то, что глубоко гнездится в их собственных сердцах!

Часто человек, критикующий за что-нибудь других, по сути дела виновен в своем сердце в том же. Наши слова свидетельствуют не столько о других, сколько о нас самих. В психологии это явление называется проекцией — проекцией на других наших собственных мыслей и побуждений.

### ПИЛАТ СЧИТАЛ ИИСУСА НЕВИНОВНЫМ

Пилат видел насквозь козни иудеев. Целомудренная благочестивая внешность Иисуса красноречиво говорила Пилату о Его невиновности. Правитель не усмотрел мятежа против власти. Он не увидел нечестия. Он не увидел спорящего, плетущего интриги Человека, Который хотел ниспровергнуть римскую власть.

Пилат задал Иисусу простой вопрос: «Ты Царь Иудейский?» И Иисус ответил прямо. Тогда Пилат сделал первое из трех заявлений, показывающее, что лично он никакой вины во Христе не находит. Обратите внимание на слова в Лк. 23:4: «Пилат сказал первосвященникам и народу: я не нахожу никакой вины в этом человеке».

Что должен был Пилат сделать в таком случае? Если узник обвинен и найден невиновным, что нужно сделать? Очевидно, его нужно освободить. Во всей этой истории перед нами предстает

слабый, нерешительный Пилат, которым манипулирует толпа. Когда он заявил, что не находит вины во Христе, люди разволновались и начали кричать. Разъяренные иудейские религиозные лидеры, чувствуя, что они теряют свою жертву, начали подстрекать толпу. Безумная лихорадочность овладела людьми. Пилат, чувствуя, что толпа выходит из-под контроля, испугался, что разразится мятеж.

С одной стороны, он знал, что Иисус невиновен. Он был убежден, что должен освободить Христа. Но он также знал, что если он сделает это и толпа поднимет мятеж, если он не сможет взять ситуацию под контроль, если в городе начнутся беспорядки, если в эти пасхальные дни в Иерусалиме вспыхнет восстание, он будет смещен с должности прокуратора.

Эгоистичные амбиции, с одной стороны, были противопоставлены вечным ценностям правды и справедливости — с другой. Пилат колебался. Он был слишком нерешительным и боялся толпы, чтобы освободить Иисуса. С другой стороны, он был убежден в невиновности Иисуса и потому боялся осудить Его. Пилат взвешивал последствия своих действий, а не их справедливость.

### ПЕРВЫЙ КОМПРОМИСС ПИЛАТА

Услышав, что Иисус из Галилеи, Пилат сразу подумал о возможности пойти на компромисс. Во время этой волнующей драмы Пилат идет на компромисс трижды. Каждый раз он опускается ниже по шкале нравственных ценностей и под-

ходит все ближе к тому моменту, чтобы отдать толпе то, что она так желает.

Пилат пытается избежать ответственности. «Я за это не отвечаю», — настаивает он. Этот первый компромисс записан в Лк. 23:6, 7:

«Пилат, услышав о Галилее, спросил: разве Он Галилеянин? И, узнав, что Он из области Иродовой, послал Его к Ироду, который в эти дни был также в Иерусалиме».

Зачем посылать Иисуса к Ироду? Ведь Он не виновен. Здесь Пилат обнаруживает основной изъян своего характера. Он пытается избежать ответственности. Он хочет переложить ответственность непосредственно на плечи Ирода. Он не хочет нести ее сам.

Пилата сильно тревожила богоподобная внешность Иисуса. Он был убежден, что Иисус являлся не просто обычным человеком. Он верил в безупречность Его характера и абсолютную невиновность в обвинениях, выдвинутых против Него. Он знал, что против Иисуса был составлен хитрый заговор с целью уничтожить Его, но его чрезмерное желание высокого положения помешало ему принять решение, которое он считал правильным и справедливым.

Для Пилата много значило, что думают о нем люди. Он боялся потерять власть и авторитет. Из-за своих личных интересов и любви к почестям Пилат попытался избежать ответственности. «Пошлите Его к Ироду, — скомандовал он. — Не я несу за Него ответственность, а Ирод». Пилат

не осознавал, что он несет полную ответственность за свои собственные действия.

Пилата интересовали больше последствия его решения, а не моральная сторона дела. Он не спрашивал себя: «Справедливым или несправедливым является это решение?», но: «Какими будут последствия, которые мне придется пожать, если я предприму этот шаг?»

Компромисс, как правило, начинается тогда, когда человек уклоняется от ответственности. Уход от ответственности — это первый шаг к компромиссу. Один из самых коварных дьявольских обманов состоит в том, что я не несу ответственности за свои действия. Дьявол внушает нам: «Ты не несешь ответственности. Ты делаешь выбор и действуешь именно так вследствие твоего прошлого и по причине обстоятельств. Но не волнуйся, Бог понимает».

«У меня имеются определенные наклонности, — такой вывод побуждает меня сделать дьявол. — Я имею влечения, перешедшие мне по наследству от моих родителей. Я резок с людьми, но что я могу поделать. Я таким родился». Некоторые склонны верить, что алкоголизм является болезнью, которая не поддается их контролю, что гомосексуализм является ориентацией, которую нельзя изменить, что гневливость — это просто личное качество. «Вот такой я есть. У меня неконтролируемый нрав, и я часто выхожу из себя».

### ОКРУЖЕНИЕ.

«Я раздражаюсь, но, к сожалению, такова моя природа!»

«Действительно, у меня проблемы с аппетитом. Но ведь у каждого есть какая-нибудь проблема. Это моя проблема».

Тем не менее апостол Иаков возложил ответственность за грех на плечи человека, который этот грех совершает.

«Но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственною похотью; похоть же, зачав, рождает грех, а сделанный грех рождает смерть» (Иак. 1:14, 15).

Какова роль наследственности и окружения в формировании нас такими, какие мы есть? Другие люди могут влиять на наши действия, но они не могут заставить нас сделать выбор. Как Иосиф, так и Даниил столкнулись с сильным внешним давлением, заставлявшим их сообразовываться с окружающими их людьми, жертвуя своими духовными убеждениями.

Легко перекладывать ответственность за мои действия на мое прошлое, на мою наследственность или мое окружение. Но это не Евангелие. В Откр. 14:7 сказано: «Убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его». Суд подразумевает нравственную ответственность. Суд подразумевает личную ответственность за мои действия. Пилат нес ответственность за свои дела и не мог перекладывать эту ответственность на Ирода.

Любая попытка переложить ответственность за свои действия на кого-либо другого является началом компромисса. Вскоре человек начинает оправдывать грех. Некоторые люди заявляют: «Мои поступки обусловлены тем-то человеком. Я не несу за это ответственности».

И все же Евангелие возвещает, что какой бы ни была наша наследственность, Иисус Христос имеет силу избавления. Во Христе мы имеем прощение греха. Конечно, наследственность оказывает определенное влияние, но имеется нечто гораздо более сильное, чем наследственность, — это сила Евангелия. Евангелие — это добрая весть о том, что через Христа наши грехи могут быть прощены и что через Него мы сможем развить новые привычки в нашей жизни. У Бога достаточно сил, чтобы сделать нас способными победить все наши наследственные и приобретенные склонности ко злу.

Другой способ, которым люди пытаются переложить ответственность, — это обвинять окружение и обстоятельства. Они оправдывают свои действия.

«Моя работа оказывает на меня сильное давление. Там произносится столько ругани и сквернословия, что я набрался этого сам».

«Мои дети так меня достают, что из-за них я выхожу из себя».

Продавец может рассуждать: «Все кругом нечестные. В моей профессии нечестность — это просто один из способов, которым мы пользуемся, чтобы стать успешными».

Эта попытка переложить ответственность присуща самой природе человека. Опыт Билли является наглядным тому примером.

### ПОПЫТКА БИЛЛИ УКЛОНИТЬСЯ ОТ ОТВЕТСТВЕННОСТИ

Билли, которому было четыре года от роду, находился в церковном детском саду. Этот мальчик приводил окружающих в ужас своим поведением. Он толкал других детей, сбивал их с ног, ставил подножки, опрокидывал вещи.

Однажды учитель сказал ему: «Билли, не хочешь ли ты помолиться?» Этот маленький драчун — этот ребенок, толкавший других и сбивавший их с ног, помолился простой короткой молитвой, вроде этой: «Господи, помоги этим маленьким детям не падать так часто».

Какая хитроумная просьба! В нескольких словах он избавился от всякой ответственности за других детей, которые падали и ушибались.

Мы все пытаемся избежать ответственности за наши действия. Иногда мы виним обстоятельства, в другой раз мы уверяем себя, что кто-то другой заставил нас сделать то, что мы сделали. Нередко мы убеждаем себя, что являемся жертвами какого-то космического заговора. Виноватыми у нас являются трудности современной жизни. Мы пытаемся всячески выкрутиться, чтобы не признать своей ответственности, оказавшись в определенной ситуации.

Реальное изменение начинается с признания ответственности за наши действия. Если же я ук-

лоняюсь от ответственности и не готов сказать: «Я ошибся... Я поступил неверно... Я виноват», то я никогда не приду к покаянию. Я никогда не покаюсь, никогда не увижу силу Божью, проявляющуюся в моей жизни, если не приму ответственности за свои действия.

Не уклоняйтесь от ответственности. Это необходимый компонент для изменения образа жизни. Примите ее, и тогда вы сможете продолжать свой путь по жизни, идя прямо.

Один известный христианский автор описывает животворную силу креста следующим образом:

«Те, кто благодаря разумному пониманию Писаний видят крест в истинном свете и искренне верят в Иисуса, стоят на надежном основании своей веры. Они имеют веру, которая действует любовью и очищает душу от всех унаследованных и приобретенных недостатков» (Е. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 238).

Сила живой веры сильнее любой слабости, которую я унаследовал от моих родителей, и любой слабости, приобретенной в результате моих неоднократных падений.

Попытка Пилата уклониться от ответственности провалилась. Он вынужден был вновь встать перед той же проблемой. При развитии христианского характера Бог часто ставит нас перед той же проблемой вновь и вновь. Неоднократно поступая так, Бог хочет, чтобы мы встречали проблемы силою Христа и стали победителями.

# ВТОРОЙ КОМПРОМИСС ПИЛАТА: НЕРЕШИТЕЛЬНОСТЬ И УСТУПКА ГРЕХУ

В Лк. 23:14—16 показан второй компромисс Пилата:

«Сказал им: вы привели ко мне человека сего, как развращающего народ; и вот, я при вас исследовал и не нашел человека сего виновным ни в чем том, в чем вы обвиняете Его; и Ирод также, ибо я посылал Его к нему; и ничего не найдено в Нем, достойного смерти; итак, наказав Его, отпущу».

Зачем бичевать человека, который невиновен? Бичуют человека виновного, но не невинного. Наказание человека во времена римлян было ужасным наказанием.

Длинные кожаные ремни, в которые были вделаны заостренные куски металла, прикреплялись к твердой, короткой палке. Осужденный, раздетый до пояса, стоял со связанными над головой руками, а его спину драли в клочья. Если мучитель хотел, он мог обернуть кожаные ремни вокруг поясницы и вырвать кишки. Можно было обмотать кожаным хлыстом живот жертвы, при этом стальные острия рвали кожу и вспарывали живот.

Пилат желал показать толпе немного крови. Он пошел на уступку греху. Он не распял бы Христа, но удовлетворил бы кровожадность толпы. Комментируя этот эпизод в книге «Желание веков», Елена Уайт дает нам следующую впечатляющую картину:

«Здесь Пилат проявил нерешительность. Он признал, что Иисус невиновен, и, тем не менее, чтобы успокоить обвинителей, решил бичевать Его. Он был готов пожертвовать справедливостью и законами, лишь бы удовлетворить требования толпы. Из-за этого он оказался в сложном положении. Толпа, увидев его нерешительность, еще настойчивее стала требовать смерти Иисуса. Прояви Пилат твердость с самого начала, откажись судить Человека. Который, как он видел, был невиновен, он не сковал бы себя роковой целью совершенного преступления и угрызений совести, мучивших его до конца дней. Поступи он по справедливости, иудеи не осмелились бы диктовать ему свою волю. Христа казнили бы, но в этом не был бы повинен Пилат. Однако Пилат шаг за шагом заглушал свою совесть. Он пытался уйти от ответственности судить справедливо и беспристрастно и оказался игрушкой в руках иудейских священников и правителей. Колебания и нерешительность погубили его» (с. 731, 732).

Колебания и нерешительность погубили его. Он пошел на компромисс с грехом — он пытался угодить толпе.

Недавно я ездил в Грецию. Там я услышал захватывающий рассказ о человеке, который отказался идти на компромисс. Он не пошел на уступку греху. Изучая Библию, он обнаружил Десятисловный Закон и убедился, что суббота является седьмым днем недели. Он решил, что если даже, насколько он знал, нигде в этом мире никто не соблюдает субботу, он будет верен своей совести и начнет ее соблюдать.

Поскольку Греция является православным государством, он в конце концов был отлучен от греческой православной церкви. В прежние времена это означало, что никто в его селении не мог что-нибудь купить у него или что-нибудь ему продать. Его дети не могли ходить в школу, потому что все школы были православными. Он оказался в изоляции.

Однако он верил, что прочитанное им в Библии является правдой.

Три года спустя Грецию посетили представители Иностранного Библейского Общества. Он спросил у них относительно библейской субботы. Они приводили против нее обычные аргументы вроде того, что мы не под законом, а под благодатью, что неважно, какой день соблюдает человек. Тем не менее они не разубедили этого человека.

После тщательных распросов он наконец узнал, что в Турции были люди, соблюдающие субботу. Не имея их адресов, он просто написал «Соблюдающим субботу в Стамбуле, Турция». Он продолжал надеяться на ответ и в течение шести месяцев писал письмо за письмом.

Наконец, спустя месяцы, письмо было доставлено небольшой церкви соблюдающих субботу в Стамбуле. Контакт был налажен, и этот человек узнал о всемирном движении адвентистов седьмого дня и стал адвентистом. В конце концов он был вынужден уехать из своей деревни. Бог бла-

гословил его. Его дети посещали другие, неправославные школы. Он начал заниматься малым бизнесом. И Бог почтил его.

На протяжении всей своей истории христианская Церковь обретала силу благодаря тем, кто добросовестно, не идя на компромисс, отстаивал свои убеждения. Одно отступление от совести приводит к следующему, потом еще к одному и так далее. Так было во дни Пилата, то же происходит и сегодня. Пилат не начинал с мысли о том, что он предаст правду и истину.

«В этот момент Пилат вовсе не намеревался осуждать Иисуса [то есть в начале испытания]. Он знал, что иудеи обвиняют Его по злобе и предубежденности. Он знал свой долг. По справедливости Христа надлежало немедленно освободить. Но Пилат опасался, что люди вознегодуют, если он откажется предать Иисуса в их руки» (Е. Уайт. Желание веков, с. 728).

# ПИЛАТ СТРАШИЛСЯ ВОЛИ НАРОДА

О, мои друзья, как ужасно! Страх Пилата перед людьми вынудил его распять Христа. В Лк. 23:4 Пилат говорит: «Я не нахожу никакой вины в этом человеке». А 14-й стих добавляет: «Я при вас исследовал и не нашел человека сего виновным ни в чем том, в чем вы обвиняете Его». Стих 15: «И Ирод также, ибо я посылал Его к нему; и ничего не найдено в Нем, достойного смерти». Стих 16: «Итак, наказав Его, отпущу».

Пилат вновь ясно заявляет: «Я собираюсь отпустить Его». Толпу охватывает бешенство.

Пилат вновь пытается освободить Иисуса. Он предлагает толпе выбор — Варавва или Христос. Вы заметили, что по крайней мере четыре раза Пилат пытается освободить Иисуса?

В первый раз Пилат говорит: «Вы имеете закон. По закону вашему судите Его». Во второй раз он посылает Христа к Ироду. В третий раз он говорит: «Наказал Его, отпущу». Наконец, он говорит: «Избирайте — Варавва или Христос?»

Кто такой был этот Варавва? Варавва был подстрекатель, который присваивал себе все, что только хотел, добытое вымогательством, мошенничеством или воровством. Варавва был ложным мессией, известным убийством и подстрекательством. Варавва был закоренелым преступником — негодяем.

Какой выбор? Варавва был убийцей, а Христос Жизнедателем. Варавва был бунтарем, а Христос Законодателем. Пилат думал, что толпа наверняка изберет Иисуса. Когда они настойчиво требовали Варавву, Пилат в конце концов умыл руки. Он недооценил толпу. Взгляните на стихи 22, 24 и 25: «Какое же зло сделал Он?. . Пилат решил быть по прошению их, и отпустил им посаженного за возмущение и убийство в темницу, которого они просили; а Иисуса предал в их волю».

Пилат подыгрывал толпе, и это была его слабость. В его жизни проявлялся один явный, открытый, взлелеянный грех — непомерное желание высокого положения. Это было заветное, всепоглощающее стремление. Он был готов заплатить любую цену, чтобы занимать высокое положение. Для этого он нуждался в народной поддержке. Этот вынашиваемый грех был дверью, которую использовал сатана, чтобы распять Иисуса Христа. Нет ли какого-либо открытого, известного, взлелеянного греха в вашей жизни? Если есть, то сатана будет использовать его, чтобы разрушить вашу душу. Иллюстрацией этому служит опыт, который имел место в беспокойной стране Гаити.

# ОДИН НЕБОЛЬШОЙ ГВОЗДЬ

Один гаитянин решил продать свой дом за 2 000 долларов. Другой очень сильно захотел купить его, но он был беден и не мог предложить полную сумму. После долгих торгов собственник согласился продать дом за половину первоначальной стоимости, но с одним условием. Он хотел оставить за собой один небольшой гвоздь, торчащий над дверью. Спустя несколько лет первый собственник захотел вернуть дом, но новый владелец не захотел его продавать. Тогда первый собственник пошел, нашел мертвую собаку и повесил ее на тот единственный гвоздь, который ему принадлежал. Вскоре дом стал непригодным для жилья. Семья была вынуждена продать дом владельцу гвоздя.

Если мы оставляем дьяволу один небольшой крючок в нашей жизни, он вернется, чтобы повесить на нем свой гниющий мусор и сделать эту жизнь непригодной для обитания Христа. Вы должны сделать выбор. Есть ли какой-либо взлелеянный грех в вашей жизни? Есть ли что-либо

недоброе, по вашему мнению, за что вы цепляетесь, из-за чего вы определенно не находитесь в согласии с Божьей волей? Один компромисс приведет к другому, затем еще к одному и так далее.

### КОМПРОМИСС ПРИВОДИТ К ГИБЕЛИ

Вы никогда не удивлялись тому, как человек, знающий, что Иисус был невиновен, которому был открыт его грех и которого Святой Дух влек в присутствие Христа, мог осудить Его на смерть? Это случилось потому, что он подыгрывал толпе, потому что один компромисс приводит к следующему.

В свете этого непоколебимость Иисуса явно контрастирует с нерешительностью Пилата и его стремлением идти на компромисс. Христос был невосприимчив к насмешкам толпы. Евангелист Иоанн повествует:

«Пилат опять вышел и сказал им: вот, я вывожу Его к вам, чтобы вы знали, что я не нахожу в Нем никакой вины. Тогда вышел Иисус в терновом венце и в багрянице. И сказал им Пилат: се, Человек!» (Ин. 19:4, 5). Пилат, даже сам того не подозревая, призывает посмотреть на настоящего Человека.

### СМОТРИТЕ НА ЧЕЛОВЕКА

В окружении кричащей толпы, среди диких воплей, подобных реву диких зверей, Иисус стоит спокойно. «Сморите на Человека». Смотрите на терновый венец, стиснувший Его голову. Смотрите на красные струи крови, которые,

словно вода, текут по Его щекам. Смотрите на Его терпение среди оскорблений. Смотрите на Человека.

Смотрите на Него, избитого и исхлестанного плетью. Смотрите на Его кровоточащую спину, истерзанную заостренными металлическими шипами, вделанными в кожаные ремни. Смотрите на страдание в Его глазах. Смотрите на боль, явно выраженную в чертах Его лица. Посмотрите на страдание, от которого напрягается все Его тело. Смотрите на Человека.

Смотрите на разорванную, грязную, выброшенную одежду, накинутую с насмешкой и глумлением на Его плечи! Возможно, в прошлом это была одежда Пилата. Какая насмешка. Смотрите на Человека — Богочеловека.

Смотрите на оскорбленного и осмеянного! Смотрите на трость, словно скипетр, вложенную в Его руку! Смотрите на солдат, толкающих Его! Смотрите, как Его теснят в толпе! Смотрите на Человека!

Смотрите, как стиснутые кулаки ударяют Его по лицу! Смотрите, как они дергают Его за бороду! Смотрите на Человека!

Чем больше света имеешь, тем виновнее становишься, если не следуешь ему.

Но среди всего этого Он держится с Божественным достоинством. Среди всего этого Он Один исполнен царственного благородства. Среди всего этого Иисус владеет Собой. Этот человек исполнен мира, внутреннего спокойствия и власти. Взбешенный Пилат говорит Ему:

«Мне ли не отвечаешь? не знаешь ли, что я имею власть распять Тебя и власть имею отпустить Тебя? Иисус отвечал: ты не имел бы надо Мною никакой власти, если бы не было дано тебе свыше; посему более греха на том, кто предал Меня тебе» (Ин. 19:10, 11).

Какая истина! Не упустите ее из виду. Именно Каиафа, первосвященник иудейской нации, предал Иисуса Пилату. Хотя Пилат бы виновен, Каиафа был гораздо виновнее. Чем больше света имеешь и чем больше истины Бог дает, тем виновнее становишься, если не следуешь ему. На Каиафу воссиял свет веков. Все пророческие истины столетий сосредоточились на пришествии Мессии. Он был осуществлением ветхозаветного пророчества, и Каиафа, религиозный вождь, упустил это из виду.

Свет веков сияет и на нас! Идти на компромисс, предать своего Господа — чревато для нас более серьезными последствиями, чем если бы мы никогда не знали истины (см. Ин. 9:40, 41). Иисус проявлял терпение среди оскорблений, потому что Он получил крепость и силу от Отца, пережив Гефсиманию, и через молитву Он имел внутреннюю уверенность, что через страдания за грехи человека тысячи обретут новую жизнь. Он был судим и осужден, чтобы однажды человек мог получить свободу. Он знал, что однажды Он не будет носить терновый венец, но облечется в венец славы. Он знал, что придет день, когда на Нем не будет выброшенной за негодностью багряницы Пилата, но что Он придет как Царь ца-

рей и Господь господствующих, облеченный в Божью праведность.

#### СМОТРИТЕ ВНОВЬ НА ЧЕЛОВЕКА

В Ин. 19:5 Пилат говорит: «Се, Человек!» Здесь он сказал истину. Иисус был Богочеловеком. Богом страдающим. Богом, облеченным в человеческую плоть. Богочеловеком, перенесшим оскорбления. Богочеловеком, перенесшим насмешки. Богочеловеком, перенесшим издевательства. И все же в Ин. 19:14 Пилат сказал истину! «Тогда была пятница перед Пасхою, и час шестой. И сказал Пилат Иудеям: се, Царь ваш [Смотрите на Царя вашего]!» (Ин. 19:14).

Здесь Пилат говорил истину — истину такую значительную, что даже он сам не понимал ее. Смотрите на вашего Царя. Даже среди издевательств, насмешек, ужаса, боли и страдания Иисус был Царем. Даже в скорби и страдании, облеченный в грязные одежды, с окровавленным челом и истерзанной спиной, Он по-прежнему был Царем. Все Его существо несло свидетельство царственного авторитета. Он стоял непоколебимо под натиском яростных волн.

Казалось, будто огромные всплески гнева, поднимавшиеся выше и выше, словно волны бушующего океана, накатывались на Него, но Его не касались. Он спокойно стоял среди порицаний, и Его молчание было красноречивым.

Казалось, будто из души Его сияет свет и излучается через Него. Он был Царь. Тихо стоя, Он молился за Пилата. Он просил Своего Небесного

Отца повлиять на разум Пилата. В ответ на Его молитву к жене Пилата был послан ангел, который открыл ей во сне, что Иисус был Сыном Божьим. Она знала, что Христос был исполнением пророчеств. Она знала, что Он должен был умереть за грехи людей. Она видела, что через Его смерть всему человечеству могло быть даровано прощение. Она видела, что этот Христос придет вновь как Царь царей, Господь господствующих и как Судья всей земли.

Она быстро написала записку своему мужу, убеждая его освободить Иисуса. Жена Пилата видела сцену суда. Она видела своего мужа осужденным на Божьем суде. Она видела в ужасе, как Иисус, Царь царей и Господь господствующих, возвращался во славе. Кроме того, Пилат, желавший угодить толпе, не имел нравственного мужества, чтобы освободить Иисуса. Опустив свои руки в таз с водой и омыв их, он сказал: «Я не виновен в том, что делают с этим праведником». Пилат отошел от Иисуса. В последнее мгновение его сознание было озарено, и его золотая возможность исчезла. Гордость, амбициозность, любовь к положению, почестям и власти удержала его от принятия единственно правильного с его точки зрения решения. Однако, пойдя на компромисс. он потерял все, к чему стремился.

## ОКОНЧАТЕЛЬНАЯ СУДЬБА ПИЛАТА

История повествует, что после нескольких неразумных проявлений неоправданной жестокости, учиненных Пилатом в отношении иудеев, на

него была направлена жалоба в Рим. Пилата отозвали, лишили почестей и освободили от должности. Изгнанный и сломленный, он потерял свое богатство и свою власть. Он лишился своего положения, и другой занял его место. Униженный и отчаявшийся, он спился и вскоре покончил жизнь самоубийством.

В Пилате мы видим человека, который предал Бога на казнь. Он противопоставил вечной истине и праведности преходящие амбиции. Пилат счел свою дружбу с кесарем главной в своей жизни и распял Сына Божьего. Будущему он предпочел блага настоящего. Его преходящие почести, его исчезающую славу, его временные преимущества он приобрел ценой отрицания истины, отказа от справедливости, жестокого и негодного глумления над правдой. Сделав этот выбор, он потерял все.

Однажды, когда через коридоры времени явится Христос и небеса осветятся славой пришествия Бога, каждый участник драмы спасения увидит именно ту роль, которую он или она играли. Придет день, когда панорама распятия появится на огромном небесном экране. Каждый человек увидит свою роль в этой драме (см. Флп. 2:9—11).

«Это страшное зрелище предстает во всей своей подлинности. Сатана, его ангелы и приверженцы не могут отвести глаз от картины своих собственных деяний. И каждый участник этих событий вспоминает ту роль, которую он сыграл. Ирод, по приказу которого были убиты невинные младенцы Вифлеема, чтобы таким путем

погубить Царя Израильского; подлая Иродиада, на совести которой лежит кровь Иоанна Крестителя; слабовольный, приспосабливающийся ко времени и обстоятельствам Пилат... Все они видят чудовищность своей вины» (Великая борьба, с. 667).

Для Пилата все могло окончиться по-другому. Он мог войти в историю как римский правитель, который имел мужество освободить Христа. Его влияние могло бы служить благословением для тысяч других. Его имя могло бы ассоциироваться со стойкостью, преданностью и праведностью, как имя Даниила, Иосифа и Павла. Но он подыгрывал толпе. Он пошел на компромисс. Перед нами вновь предстает суд Пилата. К нашим сердцам обращен вопрос, который задал Пилат: «Что вы сделаете Христу?»

Пилат принял свое решение, нам тоже предстоит принять решение, пусть же оно будет нашим.



#### ГЛАВА 4

# ГЕФСИМАНИЯ: РЕШАЮЩИЙ МОМЕНТ В САДУ

В течение трех тысяч лет Израиль был центром конфликта. Эта напоминающая очертание пальца территория играла жизненно важную роль в формировании истории и судьбы мира. Выполняя роль моста между тремя континентами — Африкой, Азией и Европой, Израиль занимает важное стратегическое место на восточной стороне Средиземного моря.

Израиль является также центром трех великих религий мира — иудаизма, ислама и христианства. Иерусалим — столица Израиля является культовым местом каждой из этих религий. Последователи Магомета верят, что именно в величественной мечети Омара, или Куполе над скалой, как по-другому называют это священное для мусульман место, берет свое начало их вера. Согласно исламской традиции, Бог повелел Аврааму принести в жертву Измаила именно в этом месте.

Именно с этого места, по мнению мусульман, Магомет вознесся на небо. Мечеть Омара является третьей по значению, после Мекки и Медины, святыней мусульманского мира.

Иудеи смотрели на Иерусалим, где за тысячу лет до Христа во времена Давида и Соломона был построен храм, как на центр их религии — иудаизма. Тысячи иудеев и сегодня посещают Стену плача, чтобы помолиться о пришествии мессии — Царя и Победителя. Иудеи видят в Стене плача величественную славу ушедшего прошлого. Они все еще ожидают Мессию, Который придет и избавит их от власти их врагов и обеспечит их богатством и процветанием.

Христиане, конечно, смотрят на Иерусалим в тесной связи с искуплением человека. Иисус родился в Вифлееме, вырос в Назарете, служил в Галилее и Иудее, был подвергнут суду, распят в Иерусалиме и вознесся с Елеонской горы. Христиане думают о Вифлееме как о месте рождения Христа, Назарете как о Его родном городе и Палестине как о земле Его служения. Иерусалим — это город, в котором Он умер, гробница в саду — место Его воскресения.

Израиль — это земля Христа. Вдали от политического и социального хаоса, царившего две тысячи лет назад, разразилась битва за судьбу человечества. Гефсиманский сад вблизи Иерусалима стал своего рода центром, средоточием этого вечного конфликта.

Борьба за владычество над миром началась в саду — и в саду она разрешилась. В саду под на-

званием Едем сатана в облике змея обманул наших прародителей. В саду они потеряли владычество над землей. В саду Гефсиманском Христос сразился с сатаной. В саду Он принял твердое решение идти на крест, чтобы люди могли вновь жить на земле, сотворенной заново! С дерева в саду сатана предложил самые коварные искушения нашим прародителям. Судьба нашего мира висела на волоске. Битва состоялась и была проиграна. И снова в саду под оливковыми деревьями судьба мира висела на волоске. Искуситель вновь подошел со всеми своими коварными обольщениями. Битва состоялась, и, благодарение Богу, на этот раз в саду она была выиграна!

# ГЕФСИМАНИЯ: МЕСТО, ГДЕ ИИСУС УЕДИНЯЛСЯ ДЛЯ МОЛИТВЫ

В Иерусалиме не было садов: ни больших, ни малых. У города, расположенного на вершине холма, каким был Иерусалим, не оставалось места для садов. Каждый клочок земли использовался для строительства зданий. Богатые горожане имели частные сады на склонах Елеонской горы. Слово Гефсимания означает «чан для олив», или «пресс для олив». Несомненно, эта была небольшая оливковая роща, куда Иисус имел право входить.

Интересно отметить многих неизвестных друзей, которые были вблизи Иисуса в Его последние дни: человек, одолживший Ему осла, на котором Он въехал в Иерусалим... человек, позволивший Ему использовать верхнюю горницу, где состоялась последняя вечеря, человек,

разрешивший Ему воспользоваться садом. Среди ненависти, насмешек и издевательств толпы встречались оазисы любви.

Евангелия от Матфея и от Марка называют сад Гефсиманией. Евангелие от Луки не обозначает место по имени, но просто говорит: «Придя же на место». Евангелие от Иоанна ссылается на то, что Иуда знал о «месте», где часто бывал Спаситель. Иисус нередко сюда приходил. Это место, расположенное в нескольких стах метров от Иерусалима недалеко от потока Кедрона на западном склоне Елеонской горы, было идеальным спокойным местом для молитвы. Иисус имел Свое уединенное, священное место для молитвы, где Он мог иметь общение со Своим Отцом.

Сразу после последней вечери Спаситель вместе с учениками медленно направился в одно из Своих любимых мест — в Гефсиманию. На безоблачном небе светила полная луна. Иерусалим, город пилигримов, собравшихся на праздник Пасхи, спал глубоким мирным сном. Когда Иисус и Его ученики спускались от этого места, где находилась верхняя горница, вниз в долину Кедрон и переходили через поток, а затем поднимались вверх по склонам Елеонской горы, Иисус серьезно говорил с ними об ожидавшей Его участи. Но, подходя к Гефсимании, Он стал необычно молчалив. Иисус часто приходил на это место для размышления и молитвы, но никогда Его сердце не было так печально, как на этот раз — в ночь Своего последнего страдания.

В настоящее время в саду стоят восемь оливковых деревьев, имеющих древний возраст, но неиз-

вестно какой. Возможно, это не те же самые деревья, под которыми молился Иисус. Историк Иосиф Флавий пишет, что в 70 году по Р. Х. Тит срубил все деревья в Иерусалиме, когда разрушал город. Хотя некоторые ботаники утверждают, что деревьям может быть более двух тысяч лет, это кажется весьма неправдоподобно. Но если эти деревья действительно избежали разрушения, то они на самом деле являются современниками Христа.

Плиний в своих трудах оставил весьма интересное высказывание. Он говорит, что «оливковые деревья никогда не умирают». Хотя Тит мог срезать их до земли, их корни, несомненно, дали новые ростки, и появились новые деревья, которые приносили много плодов. Иисус был срезан, подобно оливковому дереву. Его кровь лилась, как масло от олив. Он был раздавлен, подобно оливам. Он умер — только для того, чтобы вновь принести плод. Его смерть была семенем, даровавшим жизнь тысячам и тысячам тысяч.

Чтобы подчинить Свою волю воле Божьей, Иисус получал силу в тайном месте молитвы. Его слова «Дух бодр, плоть же немощна», сказанные спящим ученикам, просто означают, что без личной связи с Богом через молитву мы можем желать поступать правильно, но во плоти не имеем ни силы, ни крепости осуществить желание.

Иисус страдал в Гефсимании. Почему?

В Мф. 26:36—38 эта сцена описана следующим образом:

«Потом приходит с ними Иисус на место, называемое Гефсимания, и говорит ученикам: посиди-

те тут, пока Я пойду, помолюсь там. И, взяв с Собою Петра и обоих сыновей Заведеевых, начал скорбеть и тосковать. Тогда говорит им Иисус: душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною».

В другом переводе этого отрывка сказано, что Иисус был «сражен ужасом и страшно подавлен». Почему Иисус был так поражен, сражен ужасом и подавлен?

Гефсимания была центром вселенского противостояния — средоточием титанической борьбы между добром и злом. В саду Иисус пережил разгар суровой битвы между силами ада и небесными силами.

Фриц Рейнекер и Леон Роджерс в «Лингвистическом ключе к греческому тексту Нового Завета» открывают нам дополнительные оттенки значения слов «поражен» и «подавлен»: «Человек в тисках содрогающего ужаса перед лицом ужасной перспективы».

Иисус определенно находился перед ужасной перспективой. В Гефсимании на него обрушилось все бремя греха. В Ис. 53:4 сказано: «Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом».

Во 2 Кор. 5:21 сказано: «Ибо незнавшего греха Он сделал для нас *жертвою за* грех». Поскольку слово «жертвою» в оригинальном тексте отсутствует, буквальный перевод этой фразы будет следующим: «сделал для нас грехом».

На Христе лежала общая, совокупная, накопленная вина веков (см. также Гал. 3:13). В Гефсимании Иисус был окутан дьявольской тьмой. На Него давила тяжесть грехов всего мира. Осуждение, которое влечет за собой грех, наполнило Его сердце «ужасом». Пророк Исаия заявляет (Ис. 59:2), что «беззакония ваши произвели разделение между вами и Богом вашим». Грех не только разделил человека с Богом — он разделил Иисуса с Богом.

Что делает нам грех? Он отделяет нас от Бога. Что сделал грех Иисусу, понесшему наши грехи? Он отделил Его от Бога.

# РАЗДЕЛЕННЫЙ С ОТЦОМ

Елена Уайт пишет об этом в книге «Желание веков»:

«Теперь Христу выпало испытание, не похожее на все предыдущие... Христос страдал за греховный род людской — вместо него и ради него — по справедливости Божьей. Он понимал, что значит эта справедливость. До сих пор Он был Ходатаем за других, а теперь Сам нуждался в ходатае. Когда Христос почувствовал, что Его единство с Отцом прервалось, Он начал опасаться, что Его человеческое естество не вынесет предстоящей борьбы с силами тьмы» (с. 686).

Давайте еще раз обратим внимание на тот чрезвычайно трудный выбор, который делал Христос в этой титанической борьбе. Он мог взять на Себя риск искупления человека ценой собственной гибели, даже определенно не зная, откликнутся люди или нет, или Он мог спасти Себя.

Лука дает нам изображение интенсивной атаки со стороны адских сил: «Теперь ваше время и власть тьмы» (Лк. 22:53).

Силы тьмы окутали Христа. В книге «Желание веков» сказано:

«Сатана внушал Ему, что если Он станет поручителем за грешный мир, это разделение будет вечным. Его причислят к царству сатаны, и никогда не осуществится Его единение с Богом» (с. 687). Каким безысходным все это выглядело для Христа. Таким самым жестоким образом сатана вел борьбу с Искупителем человечества.

Посмотрите на продолжение этих слов. Особенно обратите внимание на злобность сатанинских нападок на Христа.

«И чего можно добиться этой жертвой? Ведь грех и неблагодарность людей неисправимы, нашептывал Иисусу сатана. Люди, гордые и надменные, отвергли Тебя. Они стремятся убить Тебя — Основание, Средоточие и Печать обетований, данных им как особому народу. Один из Твоих учеников, внимавший Твоим наставлениям, усердно трудившийся для Церкви, предаст Тебя. Другой из самых ревностных Твоих последователей отречется от Тебя, и все Тебя оставят» (с. 687).

Неудивительно, что Христа наполнила такая тьма и мучило чувство одиночества. Неудивительно, что Он был сражен ужасом и подавлен. Ему казалось, что Он будет навечно разделен с Отцом и что Его жертву не оценят даже Его самые близкие последователи. Эта душевная агония оказалась более сильной, чем физическая боль.

Конечно, Иисус хорошо знал о физических ужасах распятия. В тридцать три года, в расцвете сил Он, конечно, не хотел умирать. И все же: перспектива ли физической смерти вызвала у Иисуса такое сильное душевное страдание?

# ПРЕДСМЕРТНАЯ АГОНИЯ ИИСУСА И СТРАДАНИЯ МУЧЕНИКОВ ПЕРЕД СМЕРТЬЮ: ЕСТЬ ЛИ РАЗНИЦА?

Подумайте о мучениках. Многие мужественно встречали смерть в ее самых страшных формах. Одни без сетования переносили жестокие пытки, другие были растерзаны дикими зверями, третьих топили, вынуждая смотреть на постепенно приближающийся прилив, четвертых распинали вниз головой, пятых перепиливали пополам.

Многие люди разного возраста и занимавшие самое разное положение подвергались жесточайшим пыткам, но сохраняли неустрашимость и присутствие духа. Превосходили ли они своего Господа в перенесении мучений? Здесь нужно отметить тот факт, что страдания Иисуса Христа совершенно отличались от страданий мучеников. Их поддерживало присутствие Божье. Они ощущали и испытывали на себе силу Божью, но, когда умирал Иисус, Он умирал как носитель греха, взяв на Себя тяжесть грехов всего мира. В Гефсимании Иисус жаждал двух вещей:

- 1. Он жаждал человеческого общения поразительной силы человеческой любви.
- 2. Он жаждал общения с Богом заверения в любви и заботе Его Отца. Он тосковал по осоз-

нанию Божественного поддерживающего присутствия.

#### ГОРЬКАЯ ЧАША

При творении Бог Сам высказал универсальную истину в Быт. 2:18: «Не хорошо быть человеку одному». Страдая, мы хотим, чтобы кто-нибудь был с нами. Находясь в скорби, мы хотим, чтобы кто-то был рядом. Иногда мы не желаем, чтобы они что-то делали или говорили, — нам просто нужно, чтобы они побыли с нами. Обратите внимание на молитву Иисуса в Мк. 14:35: «И, отойдя немного, пал на землю и молился, чтобы, если возможно, миновал Его час сей».

О чем Иисус молился? Он говорил: «Отец, если возможно, спаси человеческий род каким-то другим путем. Если это возможно, спаси мир без этого страдания, ужаса, без этой агонии и смерти. Если это возможно, спаси их без этой напряженной борьбы, этого одиночества, этой изоляции — если это возможно, Отец, да минует меня чаша сия!»

Там, где Евангелие от Марка говорит: «Чтобы... миновал Его час сей», слова Матфея немного отличаются (сравните Мк. 14:35 с Мф. 26:39). Матфей говорит: «И, отойдя немного, пал на лицо Свое, молился и говорил: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем, не как Я хочу, но как Ты».

Принято считать, что словом «чаша» в Писании обозначается страдание. Иисус молился: да минует Меня чаша сия — эта чаша горечи,

эта чаша печали, эта чаша муки, эта чаша ужаса, эта чаша одиночества и изоляции, эта чаша тьмы.

Временами в жизни каждому человеку протягивается чаша. Ваше отношение к чаше может быть одним из трех. Можно почувствовать себя оскорбленным и ожесточиться из-за того, что чаша была протянута вам. Можно бежать от чаши и попытаться уклониться от нее. Или можно принять чашу, полностью доверившись заботе вашего любящего Небесного Отца.

Человеческая природа Иисуса трепетала от мысли, что Он должен был пить такую горькую чашу. Но Иисус знал, что на то, вне всякого сомнения, была воля Божья. Иисус должен был проявить огромную веру, чтобы принять эту невероятно горькую чашу страдания. Никто не хочет умирать в тридцать три года. Но, находясь в саду, Иисус был вполне уверен, что Его ожидает смерть. Здесь Иисус испытал величайшую борьбу, чтобы подчинить Свою волю воле Божьей.

Такова борьба каждого христианина. Христианская жизнь сосредоточена не на чувствах или эмоциях, но на воле. Это не значит, что христианин не имеет чувств или эмоций, естественно, чувства присущи каждому. Но следует сказать, что смысл христианской жизни заключается в отклике на притязания Христа, внушения Святого Духа и любовь Божью, и этот отклик выражается через волевое решение стать на сторону правды. Воля — это руководящая сила в природе человека, сила решения или выбора.

Искушение Иисуса в Гефсимании сосредоточивалось на том, поддастся ли Он Своим личным чувствам или эмоциям или подчинится в совершенном доверии открытой воле Божьей.

Спасение мира висело на волоске. Там Иисус научился уроку, которому когда-то должны научиться все люди, — как принимать то, что находится за пределами нашего видения. У каждого из нас происходит то, что мы не понимаем. Вера испытывается максимально. Отец раннехристианской Церкви Тертуллиан сказал: «Кто не был искушен, не может войти в Царство Небесное». Каждый человек имеет свою личную Гефсиманию, в которой он должен научиться говорить: «Да будет воля Твоя».

В Евангелии от Марка в 14-й главе и 36-м тексте есть удивительное выражение, указывающее на доверие Иисуса во время скорби: «И говорил: Авва Отче! всё возможно Тебе; пронеси чашу сию мимо Меня; но не чего Я хочу, а чего Ты».

Иисус использует слово Авва, и это использование является единственным в своем роде во всей иудейской литературе. Авва — этим словом маленький ребенок обращается к своему отцу, это повседневное семейное слово, которое указывает на доверчивое детское послушание.

Даже не понимая всего, Он называл Своего Отца «Папа». Оказавшись перед крестом, во мраке, испытывая отчаяние, искушаемый к недоверию, Он называл Своего Отца «Папа». Это слова, выражавшие наивысшее доверие!

Во время контрреформации в Англии великий муж веры Ричард Камерон был замучен служащим церковно-государственной власти Мурреем.

Камерону отрезали голову и руки и принесли их его отцу, который сидел за то же преступление в шотландской тюрьме. Когда отрубленные и окровавленные руки и голова юноши были принесены его отцу с целью причинить ему еще большее страдание, служащий спросил: «Это руки и голова твоего сына Ричарда? Ты признаешь их?»

Со слезами, струящимися по щекам, отец нежно взял и прижал к груди руки и голову своего сына. Его губы дрожали. Он тихо сказал: «Я знаю их. Я знаю их. Они принадлежат моему сыну — моему дорогому сыну. Но Господь дарует мне милость во все дни моей жизни. Исполнена благости воля Господа, Который не может быть несправедлив ни ко мне, ни к моим родным».

Даже гибель его сына от руки врага не могла поколебать веру старца Камерона в Бога. Глубокое сознание того, что любящий Небесный Отец никогда не причинит мне вреда, но будет постоянно поддерживать меня, меняет все. Оно вселяет глубокий внутренний мир.

Если мы называем Бога нашим Отцом, то все в жизни можно перенести. То и дело мы чего-то не будем понимать, но мы знаем, что Отцовская рука никогда не причинит Его детям ненужной боли или ненужных слез.

Возникают испытания, мучит душевная боль, перед нами встают трудности, но любовь Иисуса неизменна. Находясь в скорби и страданиях,

Иисус воскликнул: «Отец, Отец, да будет воля Твоя!» Это не значит, что все наши болезни, скорби и беспокойства в жизни являются благом, но это значит, что, несмотря на болезни, страдания, скорби и душевные муки, Бог благ.

Жизнь может быть несправедливой, но Бог справедлив. Когда мы не можем что-то понять, мы можем довериться и сказать: «Господь, во всей этой ситуации да будет воля Твоя». Все меняет то, что мы скажем. Слова «Не Моя воля, но да будет воля Твоя» можно произнести четырьмя способами.

# ЧЕТЫРЕ СПОСОБА ПРОИЗНЕСЕНИЯ «ДА БУДЕТ ВОЛЯ ТВОЯ»

Во-первых, я могу сказать это в безнадежной покорности — как человек, который находится в тисках такой непреодолимой силы, что кажется, бесполезно бороться. Другими словами: я ничего не могу с этим поделать. Поэтому я могу только безнадежно покориться обстоятельствам. Например, находясь во власти болезни — умирая от рака в больнице, я могу сказать: «Да будет воля Твоя», и сказать это с безнадежной покорностью.

Во-вторых, я могу сказать это как человек, которого силой заставили покориться. Жизненные затруднения слишком велики, и я сражен, сломлен. Это зов человека, который потерпел поражение, потому что враг слишком силен — словно потерпевший поражение военный генерал, который говорит: «Вот мой меч — да будет ваша воля». Я могу сказать это с безнадежной покор-

ностью или как человек, которого заставили покориться.

В-третьих, могу сказать это как полностью разочарованный человек, который видит, что его мечты поломаны и разбиты, поэтому они никогда не сбудутся. Тогда слова могут выражать сожаление или сильный гнев — гнев, тем более мучительный, что я ничего не могу поделать с тем, что его вызвало.

Или я могу сказать эти слова с уверенностью и полным доверием. Именно так сказал их Иисус. Он обращался к Своему Отцу — Кто держал Его руку, Кто заключал Его в вечные объятия. Он покорился любви, которая не дала бы Ему уйти.

### УЧАСЬ ДОВЕРЯТЬСЯ

Будучи мальчиком, я довольно часто приезжал в гости к дедушке и хорошо помню эти моменты. Мой дедушка разводил канареек, и я помню, что забирался на чердак его дома и наблюдал, как мой дедушка свистел канарейкам. Я смотрел с удивлением, как он брал одну канарейку, помещал ее в клетку одну, затем накрывал клетку, чтобы птица находилась в полной темноте. Затем он начинал свистеть, и когда свистел, канарейка слышала голос своего хозяина. Удивительно, но канарейка быстро выучивала свист или мелодию. Канарейка, находясь в полной темноте и слыша мелодию, вскоре начинала ее петь. Птица после этого всегда пела мелодию, выученную в темноте.

Бог учит доверию вас и меня, как Он учил доверию Иисуса. Один из величайших уроков жиз-

ни — это научиться доверять, когда нам не дано понять, научиться доверять, когда все вокруг кажется темным, когда дорога кажется длинной, а путь тяжелым — когда нет пути вокруг горы, над горой или через гору.

Доверие не означает, что я понимаю происходящее со мной. Доверие не означает, что происходящее со мной правильно и справедливо. Доверие не означает, что мои трудности справедливы. Доверие не означает, что мои переживания всегда означают первостепенную Божью цель в моей жизни. Но доверие означает, что я понимаю: Бог любит меня, заботится обо мне и что через этот опыт Он хочет привести меня к победе.

Мы можем, взирая ввысь, в совершенном доверии и покорности сказать: «Отче, да будет воля Твоя». Иисус сказал эти слова, и мы тоже можем сказать нечто подобное. Пока Иисус молился, а ученики спали, битва усилилась.

### БИТВА УСИЛИВАЕТСЯ

Когда Иисус молился, с неба сошел ангел, чтобы укрепить Его. Обратите внимание на Лк. 22:44: «И, находясь в борении, прилежнее молился, и был пот Его, как капли крови, падающие на землю».

Медицинская литература описывает случаи, когда при чрезмерном ужасе или крайнем истощении у человека выделялся кровавый пот. К примеру, Вольтер, французский скептик, в своем очерке о гражданских войнах во Франции описал сцену, в которой у человека выделялись кровавые капли пота.

Король Карл IX вскоре после резни в Варфоломеевскую ночь — после этого массового убийства, в котором погибли тысячи людей, — был поражен странной болезнью, против которой искусство и умение врачей оказались бессильными. Его кровь медленно сочилась через поры кожи. Описывая этот случай, Вольтер сказал, что такое явление явилось результатом чрезмерного страха — жестокой внутренней борьбы и Божественного мщения против греха.

Иисус в саду Гефсиманском испытал эту жестокую внутреннюю борьбу. Приняв на Себя тяжесть грехов всего мира, Иисус обливался каплями кровавого пота. Но когда борьба стала самой сильной и жестокой, Иисус продолжал молиться, и в Лк. 22:43 сказано: «Явился же Ему Ангел с небес и укреплял Его».

## УКРЕПЛЕННЫЙ АНГЕЛОМ

Интересно отметить, что ангел сошел только после того, как Христос принял решение исполнять волю Отца.

Когда стало ясно, что ноша греха была слишком велика для Христа, когда стало ясно, что Он мог умереть, ослабев под бременем, отягченным грехом, с неба явился ангел, чтобы укрепить Его. Этот ангел не пришел взять чашу из Его рук, избавить Его от страдания и беспокойства, освободить от испытания. Ангел сошел, чтобы укрепить Его, наделить Его силой, дать Ему мужество и уверенность в присутствии Его Отца.

Когда Иисус встал с молитвы, Он поднялся укрепленным для предстоящей борьбы, наделенным силой для встречи с толпой и исполненным новым мужеством, чтобы смело смотреть в лицо судебному фарсу, предательству и Голгофскому холму. Какой контраст между Иисусом и учениками! В Евангелии от Луки в 22-й главе с 45-го по 47-й стихи говорится:

«Встав от молитвы, Он пришел к ученикам, и нашел их спящими от печали, и сказал им: что вы спите? встаньте и молитесь, чтобы не впасть в искушение. Когда Он еще говорил это, появился народ, а впереди его шел один из Двенадцати, называемый Иуда, и он подошел к Иисусу, чтобы поцеловать Его».

Молящийся Искупитель и спящие ученики. Какой контраст! Во время борьбы Он молился. Во время борьбы они спали. Иисус чувствовал Себя одиноким, у Него не было сил бороться с противником. Ученики же в свою очередь чувствовали, что имеют силу сражаться с искусителем.

Для перенесения предстоящих испытаний и трудностей Иисус черпал силу у Своего Отца. Ученики же спали. На них напал летаргический, погружающий в бездействие сон. Это не был глубокий сон. Иисус пытался предупредить о приближении толпы, но они были неспособны разглядеть непреодолимые искушения, которые сатана имел для них в запасе.

Мы можем желать поступать правильно, но без сверхъестественной силы, получаемой от взаимоотношений с Богом в молитве, сделать этого

мы не сможем. Наши желания и обещания подобны карточному домику. Если мы мало молимся, наше общение с Богом ослабевает и наша человеческая природа постоянно борется за превосходство.

Бог призывает нас к чему-то более глубокому, чем внешняя приверженность библейским доктринам и культурный образ жизни. Он приглашает нас к опыту посвящения, где мы в нашей личной Гефсимании решаем вопрос подчинения нашей воли.

#### ОПЫТ ПЕТРА

Петр был самоуверен. Он не видел нужды в усиленной молитве. И, как следствие, Петр отрекся от своего Господа. «Я не знаю Его!» — с клятвою отрекся Петр от своего Господа. Иисус шел на крест, а Петр прятался в тень.

На вас и на меня надвигается искушение, и величайший конфликт веков вскоре обрушится на нас. Снова придет толпа. Снова Божий народ встанет перед лицом испытания, и вновь кто-то из них будет предан смерти.

Сегодня многие спят. Молитвы многих нерегулярны, небрежны, вялы — духовный опыт таких людей слаб. Немногие знают, что значит основательно молиться о проблемах, как молился Иисус в Гефсимании. Приближается безжалостная и свирепая буря. Однако подобно тому, как ангел сошел, чтобы укрепить Христа в молитве, так Бог желает послать небесных ангелов, чтобы укрепить вас и меня. Все небесные силы доступны

Божьим детям, и самый слабый святой во Христе достаточно силен, чтобы сражаться со всем адским воинством во главе с дьяволом.

Иисус обращается к вашему сердцу прямо теперь. Если вы не понимаете испытаний и трудностей жизни, Он приглашает вас довериться. Если душевная боль и жизненные скорби одолевают вас, Он приглашает вас довериться. Если вы одиноки и чувствуете, что вас одолевают искушения сатаны, Он приглашает вас воззреть на Него — и Тот же Бог, Который послал силу Иисусу, пошлет ее и вам. Тот же Бог, давший Иисусу мужество встретить испытание, даст и вам мужество встретить ваше испытание. Если вы пребываете в духовной летаргии и дремоте, Он приглашает вас держаться, и через веру и молитву Он оживит вашу душу.

# БЕЗЗАВЕТНАЯ САМООТДАЧА

8 декабря 1934 года китайские бандиты убили двух пресвитерианских миссионеров Джона и Бетти Стам и сожгли их дом дотла. Спустя несколько дней после трагедии друзья нашли среди обуглившихся руин форзац Библии Бетти Стам. На нем были написаны следующие трогательные слова посвящения:

«Господи, я отдаю мои планы, все мои желания, надежды и стремления и принимаю Твою волю для моей жизни. Я отдаю себя, мою жизнь и все мое полностью Тебе, чтобы оно было Твоим навеки. Я отдаю Тебе на хранение все мои дружеские чувства и любовь. Все люди, которых

я люблю, должны занять второе место в моем сердце. Наполни меня и запечатли меня Твоим Святым Духом. Любой ценой претворяй Свою жизнь в моей жизни отныне и вовек. Для меня жизнь — Христос, и смерть — приобретение».

Почему бы не совершить такую же самоотдачу Его воле прямо теперь?



# ГЛАВА 5

# ЛЮБОВЬ, ОМЫТАЯ СТРАДАНИЕМ

Браун родился в семье англичан. Он был всего лишь маленьким мальчиком девяти-десяти лет от роду. Его родители были богатыми людьми и жили в британской деревне недалеко от Лондона — в селении с причудливыми загородными газонами и мощеными булыжником улицами. Они не были христианами — они были совершенно неверующими людьми.

Но родители Брауна чувствовали, что хотя бы один раз в жизни ему нужно сходить в церковь. Они одели его в элегантный черный костюм, повязали черный галстук-бабочку и попросили гувернантку взять его в церковь. Поскольку это случилось около ста лет тому назад, мальчика привезли в церковь в первый раз в экипаже, запряженном лошадями.

Это была одна из небольших сельских церквей. Проповедник говорил о человеке, пригвож-

денном к деревянному кресту. Он описывал, как в руки Человека вбивали гвозди, как терновый венец сдавливал Его голову, как кровь струилась по Его лицу, как копьем был изуродован Его бок. Он описал страдание в Его глазах и печаль в Его голосе, когда Он молился: «Отче, прости им, ибо не знают, что делают».

Он описал безграничное отчаяние Спасителя, когда Он воскликнул: «Боже Мой, Боже Мой, для чего Ты Меня оставил?» Он напомнил о вере Иисуса, когда с убежденностью Он сказал: «Отче, в руки Твои предаю дух Мой».

Браун был весьма тронут всем сказанным. Не сделает ли кто-то что-нибудь? Не встанет ли все собрание как один и не снимет ли этого Человека с креста? Маленький Браун проплакал до половины проповеди. Но когда он посмотрел вокруг, то неожиданно для себя обнаружил, что старый дьякон спал на задней скамье в церкви. Он увидел, что двое подростков болтают друг с другом, он заметил также других, показывающих пальцем на шляпу или пальто, а один человек, видимо, читал газету, спрятанную под Библией, когда проповедник говорил о кресте.

«Няня, что случилось с этими людьми? — спросил Браун. — Почему никто ничего не делает с этим Человеком на кресте?»

Няня Брауна нервно ответила: «Браун, Браун, успокойся, — она легко стукнула его по плечу. — Это лишь рассказ. Пусть он не тревожит тебя. Слушай тихонько. Скоро ты забудешь этот старый рассказ, когда мы приедем домой».

Не является ли крест лишь рассказом для вас?

Не является ли крест чем-то таким, о чем вы иногда поете?

О чем вы иногда упоминаете в молитве?

О чем, быть может, слышите в проповедях?

Или крест проник в вашу жизнь и основательно в корне изменил ее?

Что меняет крест в вашем браке?

Что меняет крест в ваших взаимоотношениях с вашим мужем, женой, детьми?

Что меняет крест, если ваше мнение расходится с мнением других?

Что меняет крест в ваших деловых взаимоотношениях?

Что меняет крест, когда вы находитесь в отчаянии или разочаровании?

Что меняет крест у женщины, у которой рак груди и которой осталось жить шесть месяцев? Что меняет крест тогда?

Меня не столько интересует, как некоторые люди понимают крест с богословской точки зрения, сколько то, как крест влияет на мою жизнь. Как он делает меня новым человеком? Как он преобразовывает мои взаимоотношения с моими детьми, моей женой и другими людьми вокруг меня? Что меняет крест у человека, борющегося с чувством вины, страха, волнения, беспокойства и отчаяния? Что меняет крест в нашей повседневной жизни? Я думаю, он совершает перемену — значительную перемену.

Крест совершает перемену благодаря четырем откровениям.

# 1. КРЕСТ ОТКРЫВАЕТ ВЕЛИЧИЕ БОЖЬЕГО ПРОШЕНИЯ

Апостол Павел ясно говорит об этом:

«Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешни-ками. Посему тем более ныне, будучи оправданы Кровию Его, спасемся Им от гнева» (Рим. 5:8, 9).

«Ибо если, будучи врагами, мы примирились с Богом смертью Сына Его, то тем более, примирившись, спасемся жизнью Его» (Рим. 5:10).

Мы были Его врагами — и Он является нашим Другом. Бог — не враг Его врагов. Мы заслуживаем смерти — Он дает нам жизнь. Мы заслуживаем осуждения — Он оправдывает нас. Мы заслуживаем терновый венец — Он дает нам венец славы. Мы заслуживаем того, чтобы нас повесили на дереве, но там распяли Его. Мы заслуживаем крест — Он дает нам престол.

Идите со мной на суд Пилата и взгляните на человека, раздетого до пояса со связанными над головой руками. Посмотрите, как хорошо вооруженные римские солдаты приближаются к Нему с их кожаными плетьми, в которые вделаны костяные или металлические наконечники. Послушайте, как щелкают плети, и посмотрите, как острые, зазубренные металлические концы вонзаются в человеческую плоть. Посмотрите, как палач вырывает куски плоти из Его спины и как, подобно воде, льется кровь. Его бичуют вместо нас; Он переносит смертельную агонию, чтобы нам избежать ее.

Теперь идите со мной на холм, называемый Голгофой, и посмотрите, как три раза спотыкается Иисус под тяжестью ноши. Посмотрите, как Его руки простираются на кресте. Посмотрите, как римские солдаты забивают грубые ржавые гвозди в Его руки. Прислушайтесь к глухому удару креста о землю, когда его ставят в яму. Послушайте Его слова: «Отче, прости им, ибо не знают, что лелают».

Иуда предал его. Петр отрекся от Него. Иудеи отказались от Него. Крест несправедлив. Не пригвождают ко кресту человека, который касался глаз слепого, и они сразу открывались... человека, который дотрагивался до ушей глухого, и они разверзались... человека, который касался высохших рук и ног, и они немедленно возвращались к жизни. Не пригвождают ко кресту человека, воскрешавшего мертвых. Иисус распят несправедливо, но тем не менее Он говорит: «Отче прости им, ибо не знают, что делают».

Придя к кресту, я получаю прощение, чтобы я мог прощать. Я могу прощать мою жену, моих детей и моих соседей, если они поступают со мной несправедливо. У креста я нахожу Христово прощение, чтобы уметь прощать. У креста я нахожу милость, чтобы стать милостивым. У креста я слышу эхо слов Павла: «Будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас» (Еф. 4:32).

Кто-то причинил вам зло? В вашем сердце горечь против кого-то? Оглядываетесь ли вы на ваше детство, видя, как родители растили вас, и думаете: «Они не дали мне того детства, которое я хотел. Несправедливо, что мой отец был алкоголиком. Несправедливо, что мама променяла папу на кого-то другого»?

Вынашиваете ли вы горечь, гнев или чувство обиды? У креста вы можете найти Христа, Который прощает вас, и вы можете обрести прощение, чтобы простить своих родных.

Дорогой друг, вы расстроены тем, что ваша жена сказала вам в это утро? Даже читая эти строки, вы все еще исполнены чувства обиды? У креста Христос простил вас, поэтому вы можете простить и ее. Расстроил ли вас кто-то из членов церкви, который оказался нечестным в ведении с вами дел? Говорили ли вы себе когда-нибудь с гневом: «Если со мной так поступили, я теперь не хочу иметь ничего общего с Церковью»? Иисус простил тех, кто причинил Ему зло. Они распяли Его на кресте. А суть христианства заключается в способности прощать людей, которые причинили вам вред.

Корри тен Бум была схвачена немцами и помещена в концентрационный лагерь Ровенсбрук. Я не раз бывал в Дахау и Освенциме, когда приезжал в Польшу и Германию проводить евангельские кампании. После посещения концентрационных лагерей человек уже не может остаться тем же. Эти лагеря — ужасные места уничтожения.

Нацисты собирали беженцев со всей Европы. Поездами людей везли туда, где, по словам фашистов, находился центр, удаленный от разрушений и ужасов войны. В период с 1939 по 1944 г.

эти поезда привезли тысячи людей на эти фабрики смерти. Когда узники прибывали, их приветствовали музыканты, играющие бодрые, радостные, веселые песни. Вначале они чувствовали облегчение, считая, что избавились от ужасов войны. Они думали, что их временно перевезли, и были вполне убеждены, что вскоре после окончания войны они смогут вернуться в свой дом. Но как только они сходили с поезда, то быстро узнавали, что прибыли в место уничтожения. Одних сразу умерщвляли газом, других в течение месяца. Но никто не прожил там более шести месяцев. В Аушвице, например, печи горели круглые сутки в течение шести лет. В конечном итоге погибло шесть миллионов человек.

Когда Корри тен Бум по ошибке освободили из концентрационного лагеря, она была одной из немногих выживших. Она была настолько потрясена пережитым, что открыла в Голландии дом для бывших узников немецкого гестапо. Корри говорила, что оправившиеся после пережитых ужасов отличались от страдавших душевными расстройствами своей способностью прощать. Те, кто не смог простить, кто вынашивал горечь и обиду, часто оставались умственно неуравновешенными всю оставшуюся жизнь. Корри взяла весть о Божьем прощении и понесла Божью любовь на разрушенную бомбардировками землю Германии в 1945 и 1946 гг.

Однажды вечером она выступала в Мюнхене. После выразительного описания Божьего прощения сотням внимательных слушателей она за-

метила одного человека в толпе. После служения он подошел к ней. Это был коренастый мужчина с глубоко посаженными глазами и квадратным суровым лицом.

Она бы никогда не забыла его. Он был одним из самых жестоких надзирателей Ровенсбрука. Корри помнила, что, когда ее сестра Бэтси шла мимо него, он протянул руку и сорвал с нее блузку, чтобы привести ее в замешательство. Она помнила, что тот самый человек, который приближался к ней в Мюнхене, вытянул кулак и ударил Бэтси в лицо. Она помнила пронзительные страдальческие крики Бэтси и то, как Бэтси упала, а этот гестаповец намеренно сломал Бэтси ребра. Она помнила звук ломавшихся костей и боль, которую Бэтси чувствовала. Она помнила Бэтси, похудевшую до 41 кг и умершую в этом концентрационном лагере.

И теперь после войны этот человек стоял перед Корри. Он протянул свою руку и спросил: «Корри, вы простите меня?» Корри рассказывала: «Я хотела плюнуть ему в лицо. Я хотела размахнуться и ударить его по лицу. Все чувства во мне вопияли о мщении. Но я сказала себе: "Нет, я не могу". Я знаю, что если бы я не простила его, любовь во мне высохла бы до капли. Я знала, что горечь, обида и неготовность простить уничтожили бы мою духовную суть».

Прощение — это решение перестать осуждать другого, потому что Христос не осудил вас. Это такое обращение с ними, как если бы они всегда любили вас.

Вопреки противоречивым внутренним чувствам Корри, протянув свою руку, схватила руку того человека и, задыхаясь от рыданий, сказала: «Брат, я прощаю тебя». Она вспоминала: «Когда я протянула руку, я прогнала прочь все мои прежние чувства. Когда я сказала слова: "Брат, я прощаю тебя", новый мир сразу наполнил всю мою жизнь».

Есть ли кто-нибудь, кому вы должны сказать, что прощаете их? Есть ли кто-нибудь, кому вы должны позвонить через далекое расстояние и сказать: «Брат, я знаю, что между нами была стена, но я прощаю тебя и хочу, чтобы ты знал об этом».

Когда вы приходите к кресту, он не является какой-то хитроумной теорией, о которой можно спорить. Когда я прихожу к Иисусу и вижу, что Он прощает меня, Он изливает это прощение в мою жизнь, чтобы я мог прощать других. Крест меняет все.

# 2. КРЕСТ РАСКРЫВАЕТ ГЛУБИНУ БОЖЬЕЙ ЛЮБВИ

Крест ведет нас к более глубокому познанию любви, чем человеческий разум может охватить или испытать. В одном из самых проникновенных мест в Новом Завете Павел излагает это следующим путем:

«Ибо не знавшего греха [то есть Христа] Он [то есть Бог] сделал для нас жертвою за грех [буквально «грехом»], чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом» (2 Кор. 5:21).

Бог сделал Христа грехом ради нас. Совершил ли Христос когда-нибудь грех? Приходила ли ко-

гда-либо Ему в голову нечистая мысль? Совершил ли Он когда-нибудь эгоистичный поступок? Конечно нет. Но Тот, Кто не знал греха, стал грехом.

Что значат слова, что Христос стал грехом ради нас? В чем заключаются эти более глубокие уроки креста, которые, как только мы поймем их, преобразовывают наше мышление и изменяют все наше существо? Почему Иисус Сам сказал: «И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе» (Ин. 12:32)? Почему крест разрушает греховные привычки нашей жизни? Почему крест преобразовывает нас? Почему крест нечестного человека может сделать честным? Нечистого мужчину или женщину — чистыми? Гневливого человека терпеливым? Как крест разрушает хватку и влияние греха в жизни?

Мы нуждаемся не столько в глубоком теологическом толковании креста, сколько в понимании его практических реалий. Наша самая большая нужда заключается в том, чтобы испытать его преобразующую силу. Каков этот более глубокий смысл любви Божьей, явленной на кресте? Понимание того, что Иисус реально страдал, помогает нам понять его более глубокую весть. Павел открывает эту глубину в следующих словах: «Христос искупил нас от клятвы закона, сделавшись за нас клятвою (ибо написано: "проклят всяк, висящий на древе")» (Гал. 3:13).

Христос искупил нас от клятвы закона. Что это за клятва закона? Смерть. Первая ли это смерть или вторая? Давайте дадим определение этим терминам. Первая смерть — это смерть, которой

умирают все люди по причине греховности своей человеческой природы. Когда Адам и Ева согрешили, наш мир был погружен в смерть и отделен от Бога. А поскольку Бог является Жизнедателем, то грех разделил человека с источником жизни. Подобно тому как ветвь, отломанная от яблони, лишается жизни, так и все мы разделены с источником жизни и переживаем первую, или физическую, смерть.

Но если смерть Христа на кресте замещает только нашу физическую смерть, мы не имеем спасения, потому что грех вызывает также вторую смерть, которая является удалением навеки от присутствия Божьего. Это бессознательное состояние, которое продолжается вечно. После возмездия Божьего суда как следствия греха, после наказания, которое постигнет в конце времени, вторая смерть станет вечным разделением с Богом — вечным удалением от Его присутствия.

Автор Послания к Евреям говорит, что Христос вкусил смерть за всех (см. Евр. 2:8). Когда Он умирал на кресте, Он умирал не просто первой смертью, Он испытывал вечное разделение с Богом как результат греха. Он нес на Себе вину за грех и готовился быть навечно удаленным от Бога. Вопрос в том: «Когда Христос испытывал это?»

Переживал ли Христос вторую смерть до того, как умер, или после этого? Если вы скажете, что это произошло после того, как Он умер, это должно означать, что после смерти существует сознательное состояние. Есть ли какое-либо сознательное состояние после смерти? «Живые знают, что

умрут, а мертвые ничего не знают» (Еккл. 9:5). Поэтому, если Христос должен был испытать вторую смерть, Он должен был испытать ее в минуты, когда находился в сознании, до того, как Он умер, а не после.

С двенадцати до трех часов, в течение этих последних мрачных часов, когда Христос висел на кресте. Он особым образом нес на Себе совокупную вину за грехи мира. В продолжение этих часов Христос добровольно взял на Себя всю вину человечества. В течение этого времени с двенадцати до трех часов Христос не мог видеть через тьму, и Он испытывал разделение с Отцом. Если вторая смерть для нас — это вечное удаление от присутствия Отца, если вторая смерть для нас это Божий суд против греха, то три часа, которые Христос висел на кресте, находясь в сознании. Он не мог видеть, что окажется вновь примиренным с Богом. Христос был готов лечь в могилу и никогда, никогда не выходить из нее, если бы для вас это означало пребывание на небе вместе с Отцом.

Когда Иисус висел на кресте, Он думал о Своих взаимоотношениях с Его Отцом. Он размышлял о единстве со Своим Отцом от вечности. Кто же умирает на кресте? У Кого прибиты руки к кресту? У Кого кровь струится по лицу? У Кого в глазах страдание? Это Иисус — Тот, по повелению Которого ангелы летят к далеким мирам. Кто этот Страдалец? Это Иисус, при упоминании имени Которого ангелы поют «Свят, свят, свят». Кто переносит такие ужасные муки? Тот, Кому поклоняются херувимы и серафимы. Именно Он сказал и возникли миры. Именно по Его слову из ничего была сотворена земля. Именно Он покрыл землю зеленым ковром, именно по Его слову текут реки и журчат ручьи, поют птицы, цветут фруктовые деревья и растут цветы. Кто этот Страдалец? Это Иисус, Который был с Отцом от вечности.

По роду своей работы я много езжу, а у меня есть пятнадцатилетний сын. Когда после длительных поездок я возвращаюсь, то предвкушаю встречу с моим мальчиком. Моя жена часто приводит его в аэропорт, и иногда, проходя паспортный контроль, я вижу своего парня. Мы большие друзья. Иногда я вижу, как он смотрит на мою жену и говорит: «Мама, вон папа!» Я прохожу через толпу, и мы обнимаемся, приветствуя друг друга. Если бы я знал, что должен расстаться с сыном навеки и что я никогда, никогда не увижу его снова, это разбило бы мое сердце.

Но взаимоотношения Иисуса со Своим Отцом были гораздо теснее, чем у меня с моим сыном. Иисус — источник любви, сущность любви, сошел в могилу, не зная, воссоединится ли Он со Своим Отцом вновь. Он готов был сойти в могилу, чтобы мы могли сесть на престоле. Он умер, вручая Свою жизнь в руки Отца, готовый нести наказание за грех в Своем собственном теле, чтобы спасти нас. Для Иисуса сознание того, что мы окажемся на небесах, полностью оправдывало Его смерть. Я никогда не пойму и не постигну вполне эту любовь. Все, что я могу сделать, — это встать на колени и отдать Ему свое сердце. Все,

что могу сделать во свете Голгофской любви, это сказать: «Отче, я Твой».

Греховные привычки станут бессильными, если вы взираете на Голгофскую любовь. Да, вы можете потерпеть неудачу. Да, в вашей жизни может наступить момент, когда вы упадете. Но как только вы посмотрите в глаза Того, Кто так возлюбил вас и так в вас заинтересован, что готов был пойти в могилу, чтобы вы могли пойти на небеса, то вы сможете ответить только благодарностью. Все, что вы можете сделать, — это открыть ваше сердце, чтобы оценить эту любовь и принять ее. И эта любовь разбивает цепи греха. Эта любовь пелает вас новым человеком.

# 3. КРЕСТ РАСКРЫВАЕТ ВАШУ ЦЕННОСТЬ

Крест свидетельствует о том, что вы — не просто частица космической пыли. Вы — не просто кости, обтянутые кожей. Вы — не просто некая генетическая случайность. Крест говорит, что вы — не просто разросшаяся молекула протеина. Крест раскрывает величие Божьего прощения. Крест раскрывает величие Божьей любви. Но крест также говорит: «Подними голову — ты имеешь ценность».

Вы — не просто один из миллиардов людей на планете Земля. Вы имеете ценность в Божьих очах.

Мне нравится, насколько лично Павел говорит об этом:

«Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:19, 20).

Вы можете возразить: «Я не могу этого понять. Разве Иисус знает о моем существовании? Сегодня на Земле миллиарды человек вырывают друг у друга жизненное пространство. Какое значение имею я? У Бога есть ангелы, поэтому какая разница: спасен я или потерян?»

В сердце Бога есть место специально для вас. В Его сердце есть пустота, которую заполнить можете только вы. Если вы погибнете, Он будет тосковать по вас всю вечность. Кто-то скажет: «Это красиво звучит, Марк, но это нереально».

Может быть, следующая иллюстрация поможет вам. У вас есть дети? Предположим, что у вас девять детей. Джонни семь лет, он играет в мяч перед крыльцом, а вы сидите на крыльце и наблюдаете за ним. Удар ногой, и мяч выкатывается на дорогу.

Джонни бежит за мячом, а вы видите, как по улице мчится автомобиль. Вы кричите: «Джонни, Джонни, машина!» Но Джонни автомобиля не видит. Автомобиль переезжает его, и Джонни мертв.

Наступает день похорон, и мы с пастором решаем посетить вас в надежде принести вам некоторое утешение. Я говорю пастору: «Особенно не тревожьтесь. Предоставьте мне взять ситуацию в руки и дать совет». И он отвечает: «Ладно. У вас есть план?»

«О, да, у меня есть план. Этот план не подведет и поможет этой паре справиться с их горем, печалью и страданием. Что нам фактически нужно сделать — это показать им преимущества смерти

Джонни. Таков подход. Подойдя к дому, я скажу вам что-нибудь вроде этого: «Видите ли, мне жаль, что Джонни умер, но я подумал, что вам по-настоящему поможет, если вы лучше будете думать о всех преимуществах этой смерти. Видите ли, вы сэкономите в год 9 тысяч долларов, не платя за учебу в колледже, и тогда вы сможете поехать в отпуск с дополнительными деньгами.

Я еще подумал, что когда у вас будет мороженое на десерт, вы все получите добавку к своей порции. Вам также придется покупать восемь пар обуви вместо девяти. Кстати, у вас будет на одну девятую больше времени. А еще я подумал вот что: «У меня две девочки и один мальчик, и это требует много времени, а у вас восемь детей, и как же вы счастливы! Так что едва ли у вас будет время скучать по Джонни».

Не сомневаюсь, что вы сказали бы мне на это: «Все восемь детей не заменят Джонни. В нашем сердце есть особое место только для него. Все восемь наших детей, которых мы очень любим, не заменят нам одного, который потерян. Наше сердце тоскует по нему».

И безграничный Бог, дающий родителям способность любить троих, пятерых, семерых или восьмерых детей, имеет способность любить более одного ребенка — Он имеет способность любить миллиарды. Однако в Его сердце есть место только для вас. И во всей Вселенной нет никого другого, подобного вам.

Крест говорит: «Вы особенно любимы». Я в своей жизни испытываю и взлеты, и падения.

Иногда я впадаю в разочарование. Иногда в спокойные часы я думаю о кресте. Я думаю о Господе и слышу Его шепот: «Ты особенно любим. Ты много значишь для Меня. Я интересуюсь твоими проблемами. Меня интересует твоя душевная боль. Меня интересует твое бремя».

Восклони голову, дорогой друг, ты особенно любим Богом. В Его сердце есть место только для тебя. Взирай на крест. Взирай на распростертые на нем руки и слушай, что Он говорит тебе: «Дитя мое, я умер за тебя. Я страстно желаю, чтобы ты был со мною на небесах. Я хочу, чтобы ты был там со Мною всегда».

# 4. КРЕСТ РАСКРЫВАЕТ НАДЕЖДУ В ОТЧАЯНИИ

Это была пятница — черная, черная пятница. Иисуса пригвоздили к кресту в пятницу. В пятницу Ему надели терновый венец на голову. Его бок пронзили копьем в пятницу. Солнце в пятницу скрыло Его лицо. Земля задрожала в пятницу. Птицы перестали петь в пятницу. В пятницу гремел гром, и небо освещалось молнией. Иуда предал Его в пятницу. Петр оставил Его в пятницу. Ученики бежали в пятницу. В пятницу на старом, грубом кресте, стоявшем на невысоком холме близ Иерусалима, умер Сын Божий. Это была черная, черная пятница.

Но настало утро воскресенья. После отвержения, предательства и отчаяния, после крови, агонии и слез, после сокрушения, разочарования и отчаяния было утро воскресенья.

В утро воскресенья вновь взошло солнце. Снова запели птицы. В то утро воскресенья прозвучал голос Божий: «Сын, Твой Отец зовет Тебя». И все римские солдаты не могли удержать Его в гробу. Камень, которым был запечатан гроб, был отвален, словно небольшой камешек. Сын Божий вышел во славе и великолепии! Есть надежда в отчаянии, потому что, хотя в пятницу было совершено распятие, в воскресное утро произошло воскресение. Есть радость в утре.

Дорогой друг, ты, может быть, переживаешь теперь отчаяние. Может быть, ты испытываешь душевную боль. Может быть, ты проходишь через агонию развода. Может быть, ты испытываешь экономические трудности. Может быть, в твоем теле раковые клетки — я не знаю, какую физическую боль ты испытываешь. Я не знаю, от каких скорбей ты страдаешь. А хотел бы знать.

Некоторые из вас несут реальное и тяжкое бремя. Вы растили ваших детей в церковной семье, но теперь они ушли. У них нет интереса к религии. Некоторые из вас несут бремя вины — некоторые подавлены и разочарованы. Проблемы вашей жизни настолько велики и вы так обременены ими, что сквозь них видеть трудно. Мужайтесь! Есть радость в утре!

В иранском городе Тегеран есть красивая, величественная мусульманская мечеть. Внутри мечети стоят мраморные колонны, и, когда солнце светит через прозрачную крышу и его лучи переливаются в крытом портике, заполненном растениями, создается впечатление, что вы стоите среди бриллиантов.

Занимательна история строительства этой мечети. В Италии были сделаны граненые зеркала стоимостью в десятки тысяч долларов. Их перевезли по воздуху в тегеранский аэропорт, но, когда их доставили на рабочее место, оказалось, что все эти зеркала были разбиты. Когда их везли на рабочее место, они треснули. Рабочие были настолько разочарованы и подавлены, что собирались их выбросить.

Но их осмотрел один специалист — художник. Он взял молоток и начал разбивать зеркала дальше. Мастер брал осколки стекла и осторожно клал каждый кусок на мокрую цементную стену. Ныне эти зеркальные осколки отражают солнце как множество бриллиантов. Невозможно даже представить себе, как красив портик. Зеркала были разбиты для того, чтобы сделаться более красивыми.

Принесите ко кресту ваше разбитое сердце. Принесите ко кресту ваше бремя. Ибо у креста вы найдете прощение и избавление от вины. У креста вы найдете милость и способность прощать. У креста любовь Божья сокрушит укоренившиеся греховные привычки вашей жизни, и там, у креста, вы сможете вновь обрести себя. У креста вы почувствуете, что чего-то стоите. Несомненно, вы не частица космической пыли. У креста Иисус говорит: «Я люблю тебя. Каково бы ни было твое отчаяние и твоя проблема, есть надежда». У креста вы будете привлечены ближе к Нему.

Кто-то, читая эти слова, услышал голос Божий, обращенный к вам. Может быть, вас тяготит чувство вины, и вы хотите стать другим человеком, Христос обращается к вам прямо сейчас с креста и говорит: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас» (Мф. 11:28).

Теперь вы можете найти прощение. Теперь у креста вы можете найти свободу от вины. Возможно, вы несете бремя горечи, потому что кто-то поступил с вами нечестно и несправедливо, и вы хотите оставить все это у подножия креста. Возможно, вы боретесь с громадными проблемами в своей жизни. И вы пали духом, потому что эти проблемы кажутся слишком большими. Проблемы в вашем браке. Проблемы в вашем здоровье. Оставьте их у подножия креста прямо теперь! У креста есть милость и прощение. У креста есть надежда в отчаянии. Принесите все это к Иисусу.

Чудо чудес! Иисус знает, почему вы пришли к Нему. Он знает каждую мысль вашего сердца. Христианство — не какая-то игра. Это не выдумка. Христианство — это реальный Бог и реальный Иисус. Он заинтересован в вас. Он знает ваши проблемы и ваши затруднения. Прямо теперь из вышнего святилища Он посылает к вам ангелов, потому что Он очень заботится о вас, потому что вы для Него значите очень много. Прямо теперь ваше имя на Его устах, и Он представляет его перед Небесным Отцом. И прямо теперь Он наделяет вас миром, радостью, убежденностью и уверенностью, что вы принадлежите Ему.



## ГЛАВА 6

## НОЧЬ, КОГДА ИИСУС МОЛИЛСЯ ЗА ВАС

В апрельский день в начале 1900-х знаменитый корабль Титаник совершал свой первый рейс в Нью-Йорк. Никто не знал, что это был последний рейс Титаника! Когда огромный корабль на полной скорости налетел на айсберг, на его обшивке образовалась огромная дыра. Массивный лайнер начал медленно погружаться в воду. В ту роковую ночь погибло около полторы тысячи человек. Эта трагедия породила много захватывающих рассказов о человеческих судьбах.

Меня глубоко тронул один такой рассказ о малоизвестном человеке по имени полковник Гейси. Ночью, когда *Титаник* продолжал плыть, жена полковника Гейси не могла заснуть. Она находилась на расстоянии тысяч миль от места трагедии в Северной Атлантике. Ожидая с беспокойством прибытия мужа из Англии, она испы-

тывала странное чувство тревоги. Ей было не по себе — сон не приходил.

Рано утром она ясно поняла, что нужно помолиться. Она не знала, что *Титаник*, на борту которого был ее муж, столкнулся с айсбергом и пошел ко дну. Она не знала, что ее муж прыгнул в ледяные воды Атлантики и боролся за свою жизнь. В ранние утренние часы странный мир наполнил г-жу Гейси. Позже она сказала: «Казалось, будто руки Божьи обняли меня, я забралась на кровать и заснула».

Именно в этот час ее муж в тысячах миль от нее боролся за свою жизнь в ледяных водах Атлантики. Замерзая, он думал: «Ну вот, жизнь кончена». Именно тогда, когда силы окончательно покинули его, из ниоткуда появилась шлюпка. Он отчаянно ухватился за ее борт. Сильные руки втащили его в шлюпку. Бог отвечает на молитву. Волнительно для мужа знать, что его жена молится за него.

Счастлив тот муж, чья жена знает Бога и молится за него. Счастлива та жена, чей муж знает Бога и молится за нее. Счастливы те молодые люди, чьи родители знают Бога и молятся за них.

Будучи подростком, я прошел через трудный возраст. Моим богом был спорт. Я в нем искал смысл и цель в жизни. Я помню вечера по пятницам, когда мне было шестнадцать лет. Конечно, я не был тогда посвященным христианином. Мне нравилось смотреть по пятницам очень поздние вечерние телепередачи. Помню, как я сидел в гостиной и смотрел фильмы о Дракуле. Почему-то

они привлекали меня. Оглядываясь на прошлое теперь, я сам не понимаю, почему. Рядом на втором месте находился Франкенштейн, а Альфред Хичкок также входил в десятку моих героев.

Тогда я питал мало интереса к религии моего отца. Но я помню, что в эти поздние вечера по пятницам я заглядывал в дверную щель небольшой комнаты по соседству с той, где стоял телевизор. Помню, что я видел моего отца с Библией в руках. Время от времени он становился на колени рядом с креслом, в котором он обычно читал, и я прислушивался к словам его молитв. «Дорогой Боже, пожалуйста, благослови моего мальчика. Защити и сохрани его. Направь его взоры к Иисусу». Эхо молитв моего отца хранило меня в моем подростковом возрасте от совершения того, что было бы сделано, не будь этих молитв.

Счастлив тот муж, чья жена молится за него. Счастлива та жена, чей муж молится за нее. Счастливы те подростки, которые понимают, что их родители знают Бога и молятся за них.

Важно, когда отец и мать молятся за вас. Ободряет мысль, что ваш муж или ваша жена молится за вас. Но еще более успокаивает мысль, что за вас молится Христос.

Семнадцатая глава Евангелия от Иоанна — одна из самых важных глав в Библии. Она содержит самую исчерпывающую молитву Иисуса за Своих последователей. В этой главе мы слышим искреннее желание Иисуса, чтобы Его последователи были спасены. Иисус Христос сосредоточил

Свое внимание на молитве о вас. Его ожидало судилище Пилата, кнут, бичевание и Голгофа. Его ожидали безжалостные гвозди, которые пронзят Его руки, терновый венец, который сожмет Его голову, и копье, которое изуродует Его бок. Его ожидали издевательства на судилище, отвержение иудеями и насмешки Его собственного народа. Тем не менее в эту ночь Иисус молился за вас. Он смотрел дальше судилища Пилата, дальше Голгофского креста — Он думал о вас.

Его молитва говорит нам о величайшей любви во всей Вселенной. «После сих слов Иисус возвел очи Свои на небо и сказал: Отче! пришел час, прославь Сына Твоего, да и Сын Твой прославит Тебя» (Ин. 17:1). «Отче! пришел час»... час, который сквозь века ожидали миллионы; час, на который направлен прожектор истории; час, о котором провозглашали пророки; час, которого поколениями ожидали люди. Отче, пришел час — час Моих страданий и смерти, час, когда борьба между добром и злом достигнет своего апогея, когда Сын Божий предложит Свою жизнь как жертву на Голгофском кресте.

«Отче! пришел час, прославь Сына Твоего, да и Сын Твой прославит Тебя». Час величайшей агонии Иисуса стал часом Его величайшей славы. Иисус шел на смерть не как потерпевший поражение воин, а как полководец-победитель. Час Христовой смерти предназначен был стать часом Его величайшей славы, потому что этот час стал самой отчетливой демонстрацией Отчей любви во Вселенной. На кресте Иисус явил Свою не-

сравненную любовь. Больше никогда не будет никакого оправдания для сомнения в этой любви. Больше никогда у человечества не появится никакой мыслимой причины для неправильного понимания этой любви. Больше никогда человеческие существа не будут иметь основания низко оценивать себя. Крест явил перед ожидающим миром и наблюдающей Вселенной величие Божьей любви.

Своей смертью на кресте Иисус Христос сообшил всей Вселенной весть о том, что сатана лжец, а Бог есть любовь. Божественная любовь пошла бы на все, чтобы спасти человеческий род. Молитва Иисуса в эту ночь, описанная в 17-й главе Евангелия от Иоанна, пронизана любовью. Голгофский крест вновь и вновь сообщает весть о любви. Иисус смотрел дальше судилища Пилата, дальше Гефсиманского сада, дальше судебного фарса, дальше горы Голгофы. Он смотрел на испытания и искушения, страдания и печали, трудности и разочарования, с которыми встретятся Его последователи на протяжении веков. Он шел домой, но Его последователи все еще оставались в этом мире. В ту ночь Иисус вознес за нас три особые просьбы! «Отче Святой! соблюди их во имя Твое, тех, которых Ты Мне дал, чтобы они были едино, как и Мы» (Ин. 17:11). Иисус думал о вас. Он не думал в ту ночь о терновом венце, гвоздях или боли — Он думал о вас. Он не думал о Себе, но о Своей Церкви.

«Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, *так* и они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня» (Ин. 17:21).

Он молился о Своей Церкви. Он молился о единстве и согласии. Иисус собирался оставить Своих последователей. Он оставлял небольшую группу учеников, имевших разные характеры, разные склонности и отношения. Он думал о вспыльчивом и нетерпеливом Петре, о взыскательном Матфее, о склонном к сомнению Фоме, о задумчивом, углубленном в себя Филиппе и об Иоанне, обладавшем горячим нравом.

Думая об этих людях с таким разным происхождением и разными склонностями, Он думал также о Церкви всех веков и молился: «Отец, сохрани их едиными, хотя у них разное происхождение, разные склонности, разный взгляд на вещи».

Самым убедительным свидетельством того, что Иисус приходил в мир, есть любовь и единство среди Его последователей с разным происхождением. Величайшие свидетельства силы Евангелия — это не прекрасные церковные здания и не величественные сооружения. Мир знает, как воздвигать здания и замечательные сооружения. Но самое удивительное свидетельство того, что Иисус Христос приходил в мир, должно быть явлено в преобразовании, совершающемся в сердце и жизни людей.

Иисус молился о единстве среди Своих последователей. Он молился, чтобы мужья и жены были едиными. Он молился, чтобы в наших домах царил дух благожелательности и любви. Он молился, чтобы родители были едиными со своими детьми. Он молился, чтобы дети были едиными со своими родителями, чтобы все составляли

единое целое. «Да уверует мир, что Ты послал Меня».

Он молился, чтобы царило единство в выборном комитете и церковном совете. Он молился о том, чтобы царило единство и взаимопонимание в учреждении.

И когда я склонен упорно настаивать на своем и позволять себе эгоистично навязывать свое мнение... когда я склонен разрушать единство и гармонию с моей женой и моими детьми... когда я склонен настаивать на своем на церковном совете или на заседании комитета... когда я искущаем критиковать, сплетничать и разлучать членов церкви своим языком... я вспоминаю сад. Я вспоминаю сад и Иисуса, стоящего на коленях и молящегося, чтобы Церковь была едина и чтобы в ней царили любовь и согласие — брат поддерживал руку брата, сестра поддерживала руку сестры — и чтобы через эту атмосферу любви и общения неверующие захотели прийти, чтобы видеть Христа.

Молитва Иисуса эхом отражается сквозь коридор времени и обращается к моему сердцу, когда я слышу Его слова: «Они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня».

Вначале Иисус помолился о единстве Своей Церкви. В ту ночь Он думал о вас. В ту ночь Он думал о вашем муже, вашей жене, о ваших детях. В ту ночь Он думал о вашей Церкви. Но затем Его молитва продолжается. Горячо умоляя Отца, Он провозгласил: «Не молю, чтобы Ты взял их из мира, но чтобы сохра-

нил их от зла. Они не от мира, как и Я не от мира. Освяти их истиною Твоею; слово Твое есть истина» (Ин. 17:15—17).

Иисус сказал: «Я не прошу, чтобы Мои последователи отделились от мира за высокими стенами монастырей. Они будут окружены искушениями. Их будут соблазнять ко злу. Привлекательность греха будет для них реальностью. Сатанинские искушения — не выдумка, они будут искушаемы со всех сторон. Их будут соблазнять забыть Меня. У них могут перепутаться приоритеты. Отче, Я молю не о том, чтобы Ты взял их из мира. Я молю о том, чтобы среди суровых сатанинских искушений их ум и сердце были преобразованы посредством освящающего влияния Моего Слова. Отче, Я молю, чтобы посредством Моего Слова их разум был защищен от зла этого мира».

Есть много вдохновляющих книг, но Библия вдохновлена Богом. Есть много просвещающих книг, но Библия освещена Богом. Много книг являются пищей для ума, но Библия является пищей для души. Много книг показывают направление в жизни, но только Библия дает силу для жизни.

Иисус сказал: «На карусели жизни, когда искажены ценности и спутаны приоритеты, в мире, где подъем кажется спуском и спуск — подъемом, в мире, который перепутал свои ценовые ярлыки, наполни их разум истинами из Слова Божьего».

И когда жизнь становится очень занятой и приоритеты спутаны, я вспоминаю сад и вспоминаю

ночь. Когда я искушаем устремиться стремглав к заботам дня, забывая про тихие, немногие минуты общения с Богом в молитве, когда я позволяю, чтобы моя Библия покрывалась пылью, когда я склонен сражаться с искусителем своей силой, я вспоминаю сад, я вспоминаю ночь. Я слышу эхо слов Иисуса: «Освяти их истиною Твоею», и я открываю страницы Священной книги, чтобы обрести смысл и силу для жизни сегодня.

Во-первых, Иисус молился о единстве Церкви. Во-вторых, Он молился, чтобы люди, несмотря на бешеный ритм жизни в двадцать первом веке, не забыли, что реально значит вечность. Он молился, чтобы они позволили Его Слову освящать их, когда они проводят время, читая его.

Наконец, Иисус достигает апогея Своей молитвы. В Ин. 17:24 Он говорит:

«Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, да видят славу Мою, которую Ты дал Мне, потому что возлюбил Меня прежде основания мира».

Подумайте о том, с чем Иисусу предстояло столкнуться. И все же Он не думал о Своем страдании, боли и муках. Он не думал о том, что с Ним произойдет. Он думал о вас. Он думал обо мне. Христос знал, что за страданием, за отвержением, за смертью будет утро воскресения. Иисус знал, что вскоре Он пойдет домой.

Были написаны тома книг о рождении Иисуса. Сотни книг были написаны о жизни Христа — десятки тысяч страниц. Много было написано о

смерти Христа, Его воскресении и Втором пришествии. Но мало было написано или сказано о возвращении Иисуса Христа домой. Он находился в этом мире тридцать три с половиной года.

Подумайте об этом! Все эти годы Иисус был разлучен со Своим Отцом. Безграничный Христос с Его безграничной способностью любить существовал на небесах от вечности, находясь в любви, согласии и абсолютном единстве со Своим Отцом. Бессчетное количество лет вечносущий Христос никогда не разлучался со Своим Отцом. Но в определенный исторический момент времени Христос погрузился в гущу человеческой жизни, приняв на Себя образ человека.

Впервые Он был разлучен со Своим Отцом. С первых проблесков Его человеческого интеллекта Он сознательно ощущал это разделение. Да, Он проводил время в молитве. Да, Он вел религиозную жизнь. Но, тем не менее, Он был разлучен со Своим Отцом тридцать три с половиной года. Я не знаю, как вы, но, когда я думаю об этом разделении, я лишь очень поверхностно могу себе представить его.

Поскольку я много путешествую по роду моего служения как евангелист и телевизионный ведущий, мне приходится разлучаться с моей семьей на довольно длительные периоды времени. Разлука для меня нелегка. Это болезненное переживание, потому что в нашей семье мы любим друг друга. Но эта разлука едва ли сравнится с разлукой Иисуса и Его Отца на протяжении тридцати трех с половиной лет.

Вам приходилось разлучаться с человеком, которого вы любили, — нежно и сильно любили, на шесть месяцев, на год, на два года? Ибо тридцать три с половиной года Тот, Кто был любим, Кто пришел с миссией любви, Кто воплотил в себе все, что только вмещает в себя любовь, был вырван из общения со Своим Отцом. Он был разлучен с безграничной любовью Своего Отца на тридцать три с половиной года. А теперь после судебного фарса, после перенесения презрительных насмешек толпы, болезненного и мучительного распятия, после славного и победного воскресения для Иисуса настало время возвратиться ломой.

На Елеонской горе Он поднимает Свои руки, благословляя Своих учеников. Теперь Он идет домой. Настало время отправляться. И когда Он поднимает Свои руки, сила, более мощная, чем сила притяжения, начинает поднимать Его к небу. Теперь Он идет домой.

Человек с горы спускается вниз, Бог с горы поднимется вверх. Творец сильнее законов Своего творения. Он начинает возноситься с земли на небеса. Когда солнце озаряет синеву неба, Он илет домой.

Возносясь выше и выше, Он смотрит вниз и видит Своих учеников, там стоящих. Он видит Галилейское море, по которому Он однажды ходил. Он видит Вифлеем и вспоминает, что Он родился там в деревянной колыбели. Он видит Голгофу, где Он был пригвожден к деревянному кресту. Он видит судилище Пилата, где Он был

осужден. Он видит Елеонскую гору, где Он произнес Свои замечательные проповеди. Он видит Вифанию, дом Марии, Марфы и Лазаря. Он видит пустой гроб Лазаря, а когда Он поднимается еще выше, то видит Свой собственный пустой гроб в саду с отваленным камнем.

Он направляется домой. Вскоре Он оказался за пределами видимости с земли в пределах видимости неба. Во время Его вознесения Его встречают десятки тысяч ангельских существ. Библия свидетельствует, что, встречая Своего возвращающегося Господа, поют хоры ангелов. Давид изображает эту сцену в 23-м псалме. Он описывает ее красоту и величие. Псалмопевец представляет это великое и славное возвращение Иисуса домой. В величии, славе и великолепии Его встречают ангелы, которые начинают петь хором.

Ангелы делятся на две группы. Одна группа поет мелодию, задавая вопрос, другая поет гармоничный ответ. Объединенные голоса бесчисленного сонма ангелов звучат по всему небу. «Поднимите, врата, верхи ваши, и поднимитесь, двери вечные, и войдет Царь славы!» (Пс. 23:7—10).

Послушайте, как одна группа ангелов спрашивает в пении: «Кто сей Царь славы?» А другая группа отвечает: «Господь крепкий и сильный, Господь, сильный в брани». Они вновь спрашивают: «Кто сей Царь славы?», и не потому, что они не знают. Они повторяют вопрос в пении, потому что хотят вновь и вновь воспеть хвалу Его имени.

Ангелы желают петь: «Достоин Агнец закланный принять богатство и честь, и силу, и славу вовеки». Они хотят славить Его имя — Царя, грядущего домой. Радостная песнь повторяется эхом во всех уголках небес: «Поднимите, врата, верхи ваши, и поднимитесь, двери вечные, и войдет Царь славы! Кто сей Царь славы? — Господь сил, Он — Царь славы».

Ворота небес распахиваются, и сопровождаемый восторженным пением десятков тысяч преклоняющихся ангелов Иисус Христос входит в славное великолепие небес. А там с распростертыми объятиями перед Ним стоит Его Отец. В этот потрясающий момент Отец и Сын воссоединяются. Когда в восторженном порыве Они приближаются друг к другу, на небе воцаряется тишина. Серафимы и херувимы замолкают. Ангельский сонм хранит молчание.

Ангелы готовы вновь возвысить свои голоса в восторженном пении хвалы. Но Иисус поднимает руки и дает им знак немного подождать. Минуту Он стоит перед Своим Отцом в молчании. Иисус пока не примет восхищения ангелов. Он не примет теплые объятия Своего Отца. Иисус стоит и поднимает Свои руки со шрамами от гвоздей и говорит: «Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною. Отче, Я не могу принять Твои объятия и славу ангелов, пока не буду знать, что, благодаря Голгофскому кресту и Моей жертве, Мои последователи на земле будут однажды здесь». И Отец отвечает: «Сын Мой, жертва Твоя принята». Ан-

гелы сразу вновь начинают петь: «Достоин, достоин, Агнец закланный».

Если в ту ночь в саду — когда Его ожидало судилище Пилата, когда Его ожидали гвозди, кнут, терновый венец и крест, Иисус думал обо мне и молился за меня, значит, Он сильно любит меня. И если Иисус в тот далекий день на небесах не принял любящего объятия Своего Отца Небесного, пока не узнал, что я буду там, тогда, если Он так сильно Меня любит, я хочу быть там!

Когда кажется, что в жизни мало смысла и твоя голова идет кругом от карусели жизни, когда тоска, подобно волнам, сокрушает тебя, а уныние переполняет тебя, вспомни сад, вспомни ночь и прислушайся к эху слов Христа: «Отче! хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною».

Помни, Иисус молится за тебя! Позволь эху Его молитвы вдохновить тебя не сдаваться. Если Иисус молится за тебя, друг, ты можешь сделать это. Никогда не сдавайся! Никогда не покоряйся искушениям сатаны, побуждающего тебя к разочарованию. Иисус молится за тебя! Ты можешь быть спасен! Ты можешь вечно жить на небе! Он хочет, чтобы ты был там.

В молитвах Иисуса есть сила. В ту ночь Он молился за тебя в саду. Он думал о тебе, когда висел на Голгофском кресте. Прежде чем вновь занять небесный престол, Он хотел быть уверенным, что ты будешь там, — и Он молится за тебя сегодня.

Да будет благословенно святое имя Его!











## Финли М. Последние дни Иисуса

Перевод С. С. Тверитина
Ответственный редактор В. А. Кацал
Литературный редактор Г. Ф. Караваева
Технический редактор А. И. Сущенко
Дизайнер обложки А. А. Смирнова
Корректоры М. В. Корниенко, Н. М. Лукьянова

Полписано в печать 18.03.2008.

Формат 60×84/16. Бумага офсетная. Гарнитура Ньютон. Печать офсетная. Усл. печ. л. 7,44. Уч.-изд. л. 3,7. Тираж 10 000. Изд. № К-474. Заказ № 3643.

Издательство «Источник жизни» Церкви христиан адвентистов седьмого дня 301000 Тульская обл., п. Заокский, ул. Восточная, 9 Тел. (48734) 2-01-01, 2-00-55 Факс (48734) 2-01-00 Е-mail: solph@lifesource.ru www.7knig.ru

Типография издательства «Источник жизни»

Mark Finley. The Final Days.



## ПОСЛЕДНИЕ ДНИ ИИСУСА

Никогда в истории не происходило события более важного и значимого, чем смерть Иисуса Христа.

Если бы Иисус не умер тогда на кресте, каждый из нас был бы безнадежно погибшим. Но поскольку Он сделал это, мы вновь можем свободно избрать жизнь.

В своей книге Марк Финли приглашает нас обратить свои взоры на Иисуса, всмотреться в Его прекрасное лицо и пройти вместе с Ним последние дни Его земной жизни, чтобы понять, какие мысли и чувства наполняли Его разум и сердце, когда Он смотрел на предстоящие Ему ужасные испытания Гефсимании и Голгофы.

Автор приглашает нас задержаться у подножия креста, пока мы не поймем, что в действительности сокрушило сердце Иисуса и остановило Его жизнь, пока мы не поймем, в чем же секрет того, что значит быть христианином.

Мы откроем удивительную силу беспримерной жертвенной любви Иисуса.

